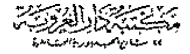
### عبالسيس محمود الغيمت د

# مَايفًا لِعَالَى سِلَامِينَا

Sillotheca Alexandrii 9158701



## عباسيس محمورالعيق اد

مَا يَفَا لَوْ عَنْ الْحَالِي الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ الْمِيْلِ



مَظَيِّعَتَ لَللِّتُ لِكِنَ ٩٩٥ ش روسنيق بالشاهرة ت ٨٩٧٨٥١

#### كلية مشترتعيث يربم

كثرت بعد الحرب العالمية الثانية كتابات الغربيين في موضوع الأمم والعقائد التي كان لها شأن في مضطرب الأفسكار والنزعات بين المسكرين المتقاتلين ، ثم كان لها شأن مثل هذا الشأن في ميادين التنافس بين الكتلة الشرقية والسكتلة الغربية ، و بخاصة ما كان منها مرتبطاً بالدواعي النفسية التي تمليها العقائد الدينية على أنصار الفريقين .

واستتبعت كثرة السكتابة فى هذا الموضوع كثرة السكتابة فى موضوع الإسلام والأمم الإسلامية ، لأن الاسلام دين ونظام اجتماعى ، وله بهاتين الصفتين علاقة بما ينتشر اليوم من المذاهب العامة فى شئون السياسة والاجتماع .

وكتاب الغرب حين يسكتبون عن الاسلام يتفاوتون في قيمة الكتابة ، ولسكن تفاوتهم على حسب البواعث والنيات أضعاف تفاوتهم على حسب الدراية والمعرفة ، لأنهم طوائف مختلفة لا تتفق في الوجهة ولا في الخلق ولا في الاستعداد .

فمنهم المبشرون الذين ينحرفون عن الصواب اضطراراً واختياراً

بباعث من التعصب وباعث من حسكم الصناعة أو الحرفة ، لأن التبشير عندهم منفعة يعيشون عليها و يحرصون عليها حرصهم على القوت و الجاء . وممن يسكتبون عن الاسلام من الغربيين أناس يخدمون السياسة الفالبة على دولهم ويصطلعون لغة الدعاية تارة ولغة الدهان أو الدبلوماسية » تارة أخرى .

ويكتب عن الإسلام في الغرب طلاب المعرفة من المستشرقين الذين نشأوا في العصر الحديث بمعزل عن دوائر التبشير ودوائر السياسة ومنهم من ينشد الرأى خالصاً لوجه الحقيقة العلمية ، ولسكنه مشوب بالقصور الذي لا مفر منه لمن يكتب عن الأدب في لغة أخرى وليس هو من أبنائها ولاهو من الأدباء في لغته التي نشأ عليها ، و بعضهم لا رأى له في أدب بلاده لأنه لم يشتغل به ولم يتأهب له بعدته من الذوق والفطنة التي تؤهله للتخصص فيه ، فليست معرفته بالعربية عدة الذوق والفطنة التي تؤهله للتخصص فيه ، فليست معرفته بالعربية عدة كافية له في تقدير الأدب العربي ، لأنه بعرف لغته المنة الأم كما يقال ولا معول على رأيه في أدبها بين قومه .

ويكتب عن الإسلام في الغرب أناس يتشيعون له بمقدار ثورتهم على سلطة الدين في بلادهم ، فهم يتطلبون محاسنه و يقابلون بها مساوىء السلطة التي يثورون عليها ، ولايندر فيهم من يتصف الاسلام ويهندي إلى محاسنه السمحة ، وإن لم يدن به ولم يكن على دين غيره . ومن حقنا ــ بل واجبنا ــ أن نعرف ما يقال عنا ، وأن نعرف كل قول من تلك الأقوال بقيمته وقيمة من يصدر عنه ، لأننا قد نعرف أنفسنا من شتى نواحيها كلا عرفناها كا ينظر إليها الغرباء عنا ، وعرفنا مبلغ الصدق والقهم فيا يصفوننا به عن هوى وجهالة ، وعن حراية وحسن نية .

وفي الصفحات التالية مجموعة من المقالات عن الكتب التي ألفها كتاب الغرب من شتى وجهات النظر التي أشرنا إليها أو من أكثرها شيوعا واعتباراً في العصر الحديث ، خصناها وعقبنا عليها وناقشنا منها ما يحتاج إلى المناقشة ، وجمعناها في هذه الصفحات نبتغي بها للزيد من التعريف بالاسلام والبحث عن حقائقه وأباطيل خصومه ، ولعلها تغني ولو بعض الغني في سداد هذه الطلبة المتجددة عند اخواننا القراء في الأمم الاسلامية.

عباكسيس محودالفيت اد

#### ما ذا يقُولُون ؟ بل كيفَ يَقِوْلُون ؟

نعرض في هذا الكتاب لأشتات من الكتب الحديثة التي يؤلفها الغربيون عن الإسلام والأمم الإسلامية ، وترى فيها اختلافا بين الصواب والخطأ أو الصدق والكذب أو حسن الدية وسوئها ، يصح أن نخرج منه بنتيجة عامة كالميزان لآراء القوم نفهم منه كيف يقولون قبل أن نعرض لما يقال أو لموضوع المقال ، وفيا نقدم من الملاحظات على الكتب التي نعرض لها مادة كافية لتحرير هذا الميزان والانتفاع به في تقويم الآراء وأصحاب الآراء ، كما وقفنا على مؤلف جديد لهم فيا بتحدثون به عن الدين الإسلامي أو عن الأمم الإسلامية .

وأهم ما يهم في هسذه الأشتات المتفرقة من المؤلفات هو محك الإخلاص في كتابتها فمن هم المخلصون منهم ؟ ولماذا يخلصون ؟ .

كل ما اطلعنا عليه من مؤلفاتهم المتلاحقة فى العصر الحاضر يدل على أن الخلصين منهم فريقان : طلاب المعرفة ، وطلاب المقيدة ؛ وقد تجمعهما فثة واحدة يقال عنهم جميعاً إنهم طلاب الحقيقة فى عالم العلم وفى عالم الضمير .

إن العلماء المتجردين البحث العلمى عندهم يتحررون جهدهم من الأهواء النفسية التي تحول بين الباحث وتقرير ما يراه كارآه، ومنهم من يقرر مذهبا له فلا يفرق بين المشاهدات التي تؤيد مذهبه والمشاهدات التي تنقضه أو تشكك فيه أو تذره معلقاً بين النقض والتأبيد، فينتهى التي تنقضه أو تشكك فيه الترجيح بقوله إن المذهب حتى الآن ثابت لولا ما يرد عليه من هذه المشاهدة أو تلك في جملة المشاهدات . . . وليس بهؤلاء من خفاء فيا يكتبون لأنه ينم على مقاصد أصحابه بعد وليس بهؤلاء من خفاء فيا يكتبون لأنه ينم على مقاصد أصحابه بعد المطالب العلمية فيا كتبوه عن سائر المطالب العلمية غير الإسلام .

أما طلاب العقيدة فمؤلاء هم زمرة من الباحثين داخلهم الشك في عقائدهم التي ولدوا عليها وغلب عليهم الإيمان بأن الشرق هومصدر الأديان وأن الباحثين عن العقائد الروحية مرجعهم إليه في الزمن الحديث كاكانوا يرجعون إليه في الزمن القديم.

و إذا كان من هؤلاء من وقعت الجفوة بينه و بين رؤساء دينه فالفالب عليه في كتابته عن الإسلام أن تصطبغ أقواله عنه وعن تاريخ الأمم الإسلامية بحاسة بينة تشبه حماسة المؤمن بدينه و إن لم يبلغ به الأمر مبلغ التدين بالعقائد الإسلامية أو مبلغ الانتساب إلى الإسلام، ومن هؤلاء الكاتب الأسباني « بلاسكو أبانيز » الذي قال في كتابه « تحت ظلال الكنيسة » مالايزيد عليه المسلم شيئاً من فضائل التاريخ

الأندلسى ، ويشبهه « جوزيف مكاب » باللغة الانجليزية في مقارناته بين التواريخ الأوربية والتواريخ الإسسلامية ، فلا يكاد يقارن بين شيئين تشتمل عليهما هذه التواريخ إلاكان الرجحان بينهما للكفة الإسلامية ، مع الإطناب من ناحية والتنديد من الناحية الأخرى .

وفيها عدا طلاب العلم وطلاب العقيدة بندر الإخلاص في مؤلفات القوم حيثًا عرضوا للمسلمين أو عرضوا لما اعتقدوهأو تعودوه، ولكنهم في قلة الإخلاص أو سوء النية أنواع ودرجات.

فهناك المتعصبون المغرب \_ وطنياً أو جنسياً \_ كا يتعصب الرينى الساذج لكل شيء في قرية سسواه ، وأكثر مايظهر هذا التعصب فيا يكتبونه عن المسلمين العرب الأنهم إذا كتبوا عن المسلمين المنود أو الفرس استطاعوا أن يقولوا إنهم من السلالة الآرية التي ينتمي إليها الأوربيون ، واستطاعوا أن يزعموا \_ مثلا \_ أن الإسلام قد أخذ التصوف من الفرس وأخذ الحكة من الهند وتلتي فلسفة السكلام عن اليونان عما نقله النساطرة وسائر المترجمين ، وأن المسلمين العرب كانوا يعولون في خدمة دينهم - بل في خدمة لغتهم سلملسمين العرب كانوا يعولون في خدمة دينهم - بل في خدمة لغتهم سلمله الجتهدين من سلالة الآريين ، وقد يلج الغلو بهذه الفئة حتى تنكر دينها الأنه تبشير رسول «يهودي سامي » كا يقولون عن السيد المسيح و بعضهم ينشيء لنفسه مراسم وشعائر كالمراسم والشعائر يتبعها أصحاب

العبادات، ويتذرعون بما يدعونه من المزايا الجنسية لتسويغ سيادتهم على الغربيين أنفسهم؛ لأنهم لم يحرروا عقولهم من العبادات الشرقية أو لأنهم خالطوا الشعوب من غير السلالة الآرية الخالصة فلحقت بهم الهجنة في الأنساب وفي الأخلاق . . !

هذه طائفة من ذوى النيات السبئة بين كتاب الغرب يؤلفون عن المسلمين عامة وعن المسلمين العرب على التخصيص ، ومعظم ممن يدينون بالمذاهب الفاشية أو النازية في السياسة والاجتماع .

وطائفة أخرى هي طائفة الماديين الملحدين الذين يدعون إلى هدم المجتمعات القائمة ويقولون بأن الأديان كافة عقبة تعترض « الإصلاح الاجتماعي » الذي يلغي « الروحيات » و يستبدل بها « الماديات » في كل مطلب من مطالب الحياة الدنيا ، ولا حياة غيرها لإنسان .

ونصيب الإسلام عند هؤلاء الماديين الملحدين أوفر الأنصبة وأولاها بالتقديم فى خطة الهدم والتشويه ، لأن المسيحية لا تزاح مذهبهم الاجتماعي بمذهب شامل لمسائل التشريع والنظم الاجتماعية والحكومية ، ولكن الإسلام يقيم المجتمع على نظامه ويقرر الحقوق والواجبات بقسطاسه و يحيط بشئون الدين والدنيا في حياة الآحاد وحياة الجاعات ، و يتقبل البغاء الجديد على قواعد أساسه الخالد دون أن بضطر المسلم إلى إنكار قاعدة من قواعد العبادات فيه والمعاملات .

ولايقل عن هؤلاء الكفرة في عداوتهم للاسلام جماعة « المؤمدين المحترفين » سماسرة التبشير الذين يتخذون تشويه الإسلام صناعة يستدرون بها الرزق ويتوسلون بها إلى جاه الرئاسة وسمعة الصلاح والتقوى بين المتعصبين والجهلاء فى البلاد الأوربية والأمربكية . فهؤلاء أسحاب مصلحة في تشويه الدين الإسلامي وتمثيل المسلمين على الصورة التي تذكى عند القوم جذوة التعصب وتملى لهم فى الجهالة والغفلة ، فلا يسرهم أن تظهر الحقيقة لهم ولن يستأجرونهم ويرسلونهم للتبشير ، ولا يندر أن يكون المبشر ملحداً بالدين كله ولكنه يعلم أنه يقطع موارد رزقه إذا كشف عن إلحاده أو قال عن الإسلام قولة حق وإنساف تمحو عداوة الأعداء وتضعف غيرتهم وحماستهم للحملات وإنساف تمحو عداوة الأعداء وتضعف غيرتهم وحماستهم للحملات التبشيرية في بلاد المسلمين ، فهو كاذب متعمد منتفع بالكذب

وينبغى أن نفرق بين هؤلاء « المؤمنين الحفرفين » وبين المؤمنين. المصدقين برسالتهم عند النظر إلى أقوال المبشرين .

فالمبشر المؤمن بدينه ربما انحرفت المخالفة الدينية بعاطفته فنظر إلى الأشياء على غير وجهها وأخطأ الحسكم عليها غير متعمد أن يخطىء أو يصر على خطئه وربما لاحت له فضيلة من فضائل الدين الذي بتكره أو من فضائل أهله فلم ينكرها ولم يحاول أن يطمسها و يخفيها

ولكنه يفسرها على سنة الأقدمين من المبشرين تفسيراً يوافق رأيه. في عقيدته وعقائد المخالفين له من المستحقين لغضب الله في زعمه . وكذلك فسر المبشرون الأقدمون فضائل الديانات التي وجدوا عليها أبناء الأمريكتين الوسطى والجنوبية يوم ذهبوآ إليها بعدكشف العالم القديم بقليل، فقد شهدوا بفضائلهم في بعض عقائدهم وشهدوا بصيحة. تلك الفضائل على مذهبهم ، ولكمهم قالوا إنها دسيسة من الشيطان أدخابها على عقول أولئك الأمريكيين الأصلاء ليزين لهم ضلالتهم و يزيف عليهم أباطيلهم ، ولا يخطرن لنا أن هذا الزمن قد ولي وانقضى بتأو يلاته وتخريجاته التي بأباها العقل ويرفضها المنطق السليمفني عصرنا هذا سمحت سيدة أوربية لعقلها أن يغض من فضائل رجل كالمهاتما غاندى الهندى فلم تنكر عليه تلك الفضائل ولم تجرؤ على ازدرائها عند أبناء أمتها ، ولكنها قالت إنها صفات عارضة في روح غير ناجية ولا عالية ومن هنا \_ كا قالت ... لم تظهر لروح غاندي مسحة من السماحة على وجهه . . فلحقت به الدمامة وحومت على محياه . ! ولعل المبشر المنقف في هذا العصر لا يرجع إلى تأويلات الأقدمين ولا يزعم أن فضائل الدين الذي ينكره دسيسة من كيد الشيطان ، ولسكنه يقول كما قالت تلك السيدة إنها صفات عارضة لا تتغلغل في أعماق الروح ولا تحس سياها في الوجوه!

على أن الإخلاص فى الإيمان بدين من الأديان عصمة ولا ريب من التلقيق المتعمد والكذب المقصود . فإذا كتب المبشر المؤمن بدينه عن الإسلام والمسلمين فإنما يكتب الحقيقة كما يراها وتتمثل له فى هواه عم ينم عليه جهله وينكشف للقارىء مصدر خطئه وبواعث انحرافه ، و يختلف أمر المبشرين الحترفين فيا يلفقونه على الأديان التي ينكرونها أو يتجردون على زعمهم على داعهم على الدعاية أصحابها . . فإن هؤلاء المبشرين الحقرفين مهرة فى فنون الدعاية مدربون على تمويه الواقع وتلبيس الحق بالباطل ، فلا يشق على عقولهم ولا على ضمائرهم أن يعرضوا أحوال الأمم على الصورة التي تنفر الناس منها ولا سيا المتعصبين المستعدين المنفرة والراغبين فى اختلاقها ، ولا نبالغ فى التقدير إذا قلنا إن تسعة أعشار المبشرين المحترفين فى العصر الحاضر من هذا القبيل .

طائفة أخرى يشوب كتابتها الغرض كلا تحدثت عن البسلاد الإسلامية كما يشوبها الغرض كلا تحدثت عن بلد غريب يتطلع القراء الغربيون إلى سماع أخباره ويحبون أن توافق ما تخيلوه من أطواره وأعاجيبه، ومعظم المتحدثين على هذا الأسلوب يسوقون أحاديثهم إلى قراء ألف ليلة ورباعيات الخيام ورحلات الرواد في القرون الوسطى، فلا يحبون أن يسمعوا خبراً يألفونه ويشبه ما تعودوه، وهواهم كله إلى الأحاديث الشرقية التي تعرض لهم شرقا في الواقع كالشرق الذي

قرءوا عنه في أساطير الخيال . وقد رأينا بعض كتاب الغرائب في هذا القرن العشرين يجول بين ربوع البادية العربية فيزعم أنه نزل بضيافة شيخ في الستين له في مضارب الخيام حوله ثلاثون زوجة وله من الأبناء والبنات ماليس يحصيه، ورأينا غيره يزعم أنه زار في العواصم الإسلامية بيوتا لا تَفْتُحُ نُوْأَفْذُهَا وأبوابها بالنهار ولا بالليل وبين جدرانها خليط من الزوجات والسراري لا يهتدين في الطريق بغير دليل من الخصيان ولكن هؤلاء المغربين المتخيلين يثوبون شيئًا فشيئًا إلى الاعتدال في رواية أخبارهم وأعاجيبهم بعد شيوع الصور المتحركة وانتشار المناظر الشرقية على حقيقتها فيا تعرضه اللوحة البيضاء أو تعرضه الصحف السيارة ولم تبق للمغربين المتخيلين غير زاوية واحدة يمثلونها بالأعاجيب والمدهشات عن المسلمين والشرقيين وهي زاوية التاريخ والقصور الأثرية التي يعمرونها بأبطال العصور الغابرة ويلجقون بهم أحيانا أبطال العصر الحاضر فيما يؤلفونه عنهم من قصص البيوت والخدور .

وأخطر المغرضين جميعاطائفتان تملكان من وسائل الدعاية ماليس لطائفة أخرى من طوائف المغرضين ، وهما طائفة الصهيونية وطائفة الاستعار .

ويهون خطب الصهيونية الساخرة فى دعايتها السياسية أو العنصرية فإن الغربيين يعرفون أكاذيب هؤلاء الصهيونيين ولا يساءدهم من

يساعدهم هناك جهلا بما يفترون على ضحاياهم أجمعين ، و إنما يساعدونهم لأن خطر الإسلام عليهم أكبر من خطر الصهيونية وما يماثلها من الأخطار المنصرية ، ولعلهم فى الغرب لم يسلموا من دعاية صهيونية تعاربهم وتفترى عليهم فى مسائل الدين ومسائل السياسة كلا بدا للصهيونية العالمية مأرب عند هذا البلد أو ذاك ، فإذا أعلن الصهيونيون علاتهم مصرحين بأسمائهم فلا ثقة بما يروجون ولا ضير على المسلمين منهم ولا غير المسلمين .

لكن الدعاية المقنعة أخطر ما يستطيعه هؤلاء الصهيونيون ، والحملات التي يشنونها في أرجاء العالم بأسماء غيرهم هيف الواقع سلاحهم الذي يعولون عليه ، لأن جمهرة القراء يصغون إليها ولا يتهمون قائليها بل لا يشعرون بداع إلى الاتهام في أكثر الأحيان .

وقد عرف الصهيونيون في عصرنا هذا مواطن القوة التي تسخرها الدعاية فاستولوا على الكثير من أدواتها و برعوا في تسخيرها و إخفاء مراميها . فهم يملكون شركات الإعلان فتحسب الصحف الكبيرة قبل الصغيرة حسابهم ولا تتورع عن خدمتهم أو السكوت عنهم على الأقل وكمان سيئلتهم ومآربهم . إذا كانت الصحف الكبيرة حفاصة \_ أحوج إلى الإعلانات لكثرة تمكاليهفا تبعاً لكثرة صفحاتها خاصة \_ أحوج إلى الإعلانات لكثرة تمكاليهفا تبعاً لكثرة صفحاتها

فلا تكاد أثمانها تني بتكاليف الورق فضلا عن تسكاليف التحرير لولا موارد الإعلانات .

و يملك الصهيونيون دور النشر فيحسب المؤلفون حسابهم كما مست. مست. يحسب الصحفيون .

وقد بتبرع المؤلف بمرضاتهم ونشر دعابتهم تمهيداً لقبول كتبه ، و إذاعتها بالترويج والتقريظ وخلق « الجو » الصالح للاهتمام بهاواللغط حولها ، ولا تقصر وسائلهم أحيانا عن ترشيحها لأكبر الجوائز العالمية من قبيل جائزة نوبل بالسويد وجائزة بولتا يزر بالولايات المتحدة . لأن نو بل نفسه يهودى ولجان التحكيم في الولايات المتحدة لا تخلومن اليهود أو من يسيطر عليهم اليهود بوسائل الإعلان والترويج .

و يملك الصهيونيون أسهما وافرة فى شركات الصور المتحركة و ينتسب إليهم عدد كبير من المثلين والممثلات ونقاد المسرح واللوحة البيضاء .

و إلى جانب هذه الوسائل الفنية أو المالية وسائلهم وراء الستار وأمام الستار ــ بين الساســـة والنواب والمرشحين لمراكز الزعامة والمتنازعين على الأصوات في مواسم الانتخابات ، وليس استخدامهم لوسائل الجمال في هذه المعارك وما إليها بأقل من استخدامهم لوسائل المال . والمغرضون فى خدمة الاستعار قوة تضارع الدعاية الصهيونية الخفية إن لم تزد عليها فى بعض الأحوال ، إذ هى قوة الدولة وقوة المال. وسائر القوى المسخرة للسياسة والتبشير مجتمعات .

إلا أن الاستعار في هذا العصر يقترن به الترياق على الرغم منه ، وأوله ترياق النزاع عليه بين المستعمرين.

فإذا جاءت الفرية من جانب المستعمر الفرنسي لم يبيخل عليه المستعمر الانجليزي بالتفنيد والتجريح ، مزاحمة له و إحباطا لمسعاء ، و إذا اختلفت برامج السياسة بين الكتلة الشرقية والكتلة الغربية فني مجال الخلاف متسع لفاءور الغرض المستور إن لم يكن فيه متسع لإنصاف الأمه المفترى عليها وتصحيح الأباطيل التي يروجونها عنها .

وقيام المعارضين للاستعار في كل دولة من دوله المشهورة ضان لتفنيد دعاواه أو للسكشف عن خباياه، فلا تخلو دولة من دول الاستعار السكبرى من أحزاب تعارض الاستعار، إشفاقا من مغارم الضريبة ومجازر الحرب وغارات الهجوم والدفاع، وزهدا في مغانمه التي يستأثر بها الرعاة ولا نصيب للرعية منها غير الخسارة والشقاء.

فالرغبه في كسب مودة الضعفاء أقوى اليوم من الرغبه في احتلال

بلادهم واستغلال مرافقهم، لأن فوائد الاحتلال تنقص، ومغارمه تزداد، ولأن الحروب اليوم حروب عالمية تمتد إلى كل ركن من أركان العالم المعمور فلا تؤمن العاقبة أثناء الفتال إذا فوجيء المقاتلون بالمقاومة الحربية أو الاقتصادية في ركن منها، كائنا ما كان شأنه من الضعف والانزواء.

وليس من المنتظر ولا من المعقول أن يتصدى المستعمر في المعقول المقائق المشرفة لضحاياهم الأولين وضحاياهم الباقين تحت نيرهم ، وهم غير قليلين . ولسكن المستعمرين خلقاء أن يعلموا أن معرفه الحقيقة عن الأمم المطموع فيها أجدى عليهم في معاملاتهم معها من كمان الحقيقة وتضليل الأذهان عنها إذ كانوا يخدعون أنفسهم و يضللون أبناء بلادهم إذا وضعوا لهم تلك الأمم المطموع فيها على غير حقيقتها ، فيضرون لا محالة كا يخسر التاجر الذي يجهل أحوال «زبائنه» من الغني والفقر، والأمانة والغش، والوفاء والمطال ، ومادامت القوة الغاصبة سلاحامناولا في أيدى الغاصبين فلا مناص لهم من معاملة الناس كا هم في الواقع بدلا من التعويل على قهرهم و إرغامهم وقلة المبالاة بما يجهلونه من بدلا من التعويل على قهرهم و إرغامهم وقلة المبالاة بما يجهلونه من معاملة الناس كا هم في الواقع بدلا من التعويل على قهرهم و إرغامهم وقلة المبالاة بما يجهلونه من معاملة المبالاة بما يحهلونه من معاملة المبالاة بما يجهلونه من معاملة المبالاة بما يحهلونه من معاملة المبالاة بما يجهلونه من معاملة المبالاة بما يحهلونه من معاملة المبالاة بما يجهلونه من معاملة المبالاة بما يجهلونه من معاملة المبالاة بما يحهلونه من مناه المبالاة بما يحهلونه والمبالات بمناه المبالات بمبالات بمناه المبالات بمناه المبالات بمبالات بمبالا

إن سموم الدعاية الاستعارية باقية وستبقى إلى حين ، ولكنها ( ٢ ... ما يقال عن الإسلام ) اليوم سموم يقترن كل سم منها بترياقه ، ولا تفعل عقاربها ما تفعله أمصالها بين ضحايالها ، بل لا يأمن المستعمر نفسه من جرائر تلك السموم .

والنتيجة التي نستخرج منها ميزاناً لما ينشره الغربيون عن الإسلام والمسلمين في عصرنا هي تمييز المخلصين منهم وغير المخلصين ، وحصر البواعث التي تدفع غير المخلصين إلى الجهل بالحقيقة و إخفائها إذا عرفوها .

فالمخلصون منهم هم طلاب العلم وطلاب العقيدة ، وغير المخلصين هم المتعصبون للوطنية الغربية والمتعصبون للدعوة المادية والمتعصبون للدين عن إيمان أو عن غش واحتراف ، وطلاب الغرائب ودعاة الصهيونية والاستعار .

ويعوزنا نحن الشرقيين المفترى عليهم أن نحسن الوزن بهذا الميزان المفهم ما يقال كما ينبغى أن يفهم ، ولكنها نتيجة سلبية قصاراها أن ننفى ما يقال ، فألزم لها من هذه النتيجة السلبية أن نقول نحن ما يثبت وما يدفع ما يقال .

#### الابمسيلام والعيصرالحدميث

#### تأليف الدكتورة إلس ليختنستادتر ISLAM AND THE MODERN AGE BY. ILSE LICTENSTADTER

مؤلفة هذا السكتاب « الإسلام والعصر الحديث » سيدة ألمانية درست العلوم العربية والإسلامية في جامعة فرانسكفورت نم في جامعة لندن وأقامت زهاء ثلاثين سنة بين بلاد الشرق الأدنى والشرق الأوسط وزارت إيران والباكستان وعنيت عناية خاصة بالمقابلة بين مذاهب السنة ومذاهب الشيعة ودعوات الاجتهاد والتجديد ، كأ استطاعت أن تفهمها أو تتلقاها من مصادرها التي عرفتها أثناء إقامتها بالمدن الإسلامية .

وخطتها فى دراسة موضوعاتها هى الخطة الغالبة على المؤلفين المعاصرين من الغربيين حين يكتبون عن الدين الإسلامي أو عن الأمم الإسلامية من وجهه دينية . فإن هؤلاء المؤلفين يتجنبون أسلوب الاستخفاف الذى اشتهر به كتاب القرن التاسع عشر ترفعاً منهم عن علاج موضوعات الإسلام على خطة المساواة بينها و بين موضوعات العقائد أو المعارف التى تشيع بين الغربيين ، واعتزازاً منهم بسيطرة الحاكم الذى يتحدث عن محكوميه ورعاياه ومن هم عنده فى طبقة الحكومين والرعايا ، وتعصباً منهم لعقيدة يؤمنون بحروفها ومعانيها كلا يؤمنون ببطلان العقائد التى تخالفها .

فالمؤلفون المعاصرون يتجنبون ذلك الأسلوب لأنة أسلوب زمن مضى بأسبابه ودواعيه ، وليس أقلها ولا أهونها أن سيطرة الأمس قد ذهبت بذهابه وأن العصبية قد تزعزعت بعد الرسوخ وترددت بعد المضاء ، وأن العالم الإسلامي قد أثبت له وجوداً ــ سياسياً وثقافيا ــ يقدره أسحاب الرأى ويعرفونه فلا يتجاهلونه في كتابتهم عنه ووصفهم لحاضره وماضيه

والدكتورة صاحبة كتاب « الإسلام والعصر الحديث » تنهج هذا النهيج وتعرض لشئون العالم الإسلامي والديانة الإسلامية بما ينبني من الأدب والرعاية وتجتهد غاية اجتهادها في تحقيق مسائل البحث و إدراكها على الوجه الصحيح. ولكنها كغيرها من مؤلني الغرب قد تفهم أكثر هذه الشئون بما تحدثه من الصدى وتثيره من اللغط في دوائر المستشرقين ، وقلما تفهم حركات التجديد بفهمها للحقائق التي عند دوائر المستشرقين ، وقلما تفهم حركات التجديد بفهمها للحقائق التي عند الحافظين أو حقائق الرأى عند الحافظين أو حقائق الرأى عند

أصحاب الدعوة إلى الجديد، وكثيراً ما يكون هؤلاء الذين يحسبون من دعاة التجديد مقلدين يتحذلقون بمزاعم المستشرقين فيثيرون بها من اللغط ما نيس له علاقة بالدين ولا بالإصلاح ، و إنما هو تقليد كتقليد للتعالمين بما يجهلون . يصل حديثه إلى المشتغلين بالمسائل الإسلامية في الغرب فيحسون صداه ولا يسبرون غوره أو يدركون مداه .

ويظهر أن معرفة المكاتبة بالبلاد الإسلامية في أواسط آسيا أوسع وأوفى من معرفتها بغيرها من بلاد العالم الإسلامي ؛ لأنهالم تعول على المصادر العربية كاعولت على مصادر اللغات الأوربية واستعانت بمن يعرفها أو ينقلها إليها. ومنهم صاحب المقدمة الأستاذ ظفر الله خان الذي يعرفه المصريون.

على أن الفكرة التى لاحظتها الكائبة فى جملة آرائها تقوم على أساس صحيح برتضيه المسلم و إن لم يذهب مذهب الكاتبة فى تفصيل تلك الآراء والإشارة إلى أغراضها ومفاصدها ؛ فهى تقرر أن المسلم العصرى يعتقد أن كتابه المنزل يسمح له ، بل يوجب عليه ، أن يعالج مشكلات عصره بما يوافق الدين ولا يضيع المصلحة أو يصد عن المعرفة كا انتهت إليها علوم زمنه ، وأن دعاة الإصلاح لم يعسر عليهم أن يجدوا السند القوى من القرآن لكل ما دعوا إليه من جديد ، وكل ما انتقدوه من تقليد ، وأن مزية القرآن \_ فى عقيدة المسلم \_ أنه منهم ما انتقدوه من تقليد ، وأن مزية القرآن \_ فى عقيدة المسلم \_ أنه منهم

للسكتب السماوية بوافقها في أصول الإيمان ولسكنه يختلف عنها في صفته العامة فلا يرتبط برسالة محدودة تمضى مع مضى عهدها ولا بأمة خاصة يلائمها ولا بلائم سواها. وكل ما يراد به الدوام ينبغى أن يوافق كل جيل و يصلح لكل أوان.

وللكاتبة في توضيح هذه الفكرة أسلوب يقتبس من أساليب التصوف كما يقتبس من أساليب الفلسفه الدينية ، فهي تقول في فصايا عن أسس الإسلام: « إنه من الضرورى لإدراك عمل القرآن من حبث هو كتاب ديني وكتاب اجتماعي أن ندرك صدق المسلم حين يؤكد أن القرآن يمكن أن يظل أساسا لأداة الحسكم المعقدة التي تعالج مشكلات المجتمع الحديث. فإن النبي يرى أن القرآن هو حلقة الاتصال بين الإله في كماله الإلهي و بين خليقته التي يتنجلي فيها بفيوضه الر بانية وآيتها السكبرى الإنسان ، وأن واجب الإنسان أن يعمل بمشيئة الله للتقريب والتنسيق بين العالم الإلهي و بين عالم الخلق والشهادة ، وخير ما يدرك به هذا المطلب أن تتولاه جماعة إنسانية تتحرى أعمق الأوامر الإلهية وألزمها وهى أوامر العدل للجميع والرحمة بالضعيف والرفق والإحسان : وتلك هي الوسائل التي يضمها الله في يد الإنسان لتحقيق نجاته ، فهو من ثم مسئول عن أعماله ومسئول كذلك عن مصيره..». وترى المكاتبة \_ بحق \_ أن رد الفعل الأول للثقافة العصرية أن المصلحين المجددين من أئمة الإسلام رحبوا بالعلم الحديث وانبروا لإثبات الموافقة بينه و بين حقائق القرآن المكونية وشرائمه الاجتماعية ، وكان دور التنبيه في هذه الحركة من عمل السيد جمال الدين ودور التعليم من عمل صاحبه ومريده الأستاذ الإمام محمد عبده ومن خافوه من تلاميذه المقربين .

قالت: «إن المسلمين أرادوا مطلبا أكثر من مجرد النهضة السياسية ؛ إذ كانت رسالة الإسلام الدينية تتطلب المحكين والتثبيت أمام هجمة الشكوك العصرية التي جاءت في ذيول العلم الحديث . وكانت دعوة الأفعاني إلى نهضة الإسلام الروحية ميراثا تسلمه محمد عبده ، و برهانا في هذه العصور الأخيرة على اشتباك المسائل السياسية وللمسائل الدينية في الديانة الأسلامية . وقد كان محمد عبده أقرب أعوان الأفغاني خلال الأيام التي قضياها منفيين بباريس ، فأصدرا صيفتهما المشهورة باسم العروة الوتتي لسان حال الأفغاني في الدعوة إلى الوحدة كما يدل اسمها المقتبس من القرآن ، وأدرك محمد عبده بعد بحثه في أسباب انتشار الشكوك بين شباب المسلمين أن العقيدة الدينية تتطلب إعادة التوجيه كي لاتنفصم العروة الوتقي بين المسلم وضميره ، ورأى الأستاذ أن العلم لا يناقض الإسلام بل ينفع المسلم لتعزيز إيمانه وتثبيت يقينه ، وأن العلم لا يناقض الإسلام بل ينفع المسلم لتعزيز إيمانه وتثبيت يقينه ، وأن

القرآن إذا فهم على وجهه كان هو والعلم كلاهما عونا لصاحبه على الفهم والإيمان، واجتهد فى تفسيره لآيات القرآن أن يوفق بينها و بين كشوف العلم لظواهر الطبيعة وقصد إلى إثبات المطابقة بين هذه الكشوف وما تقدم به الوحى القديم لا اختلاف بينهما إلا أن الكشوف الحديثة تقرير دراسى مفصل لما تمليه البصيرة الهادية، فإذا كان العلم قد أثبت حقائقه بالتجارب أو المعادلات الرياضية فالنبى قد تلقاها بالوحى من عند الله العليم بكل شيء وأفضى بها إلى العاس فى رسالة النبوة الرفيعة وآياتها البليغه ».

واستطردت من شرح دعوة الأستاذ الإمام إلى المقابلة بينها و بين دعاة التجديد من أتباع العقائد الكتابية فقالت: إن شهاده الإنصاف لهذا الإمام الأزهرى تقتضينا أن نعلم أن طريقته لم تكن أغرب من طرائق اللاهوتيين المؤمنين بالتوراة والإنجيل حين ذهبوا يتنبعون كشوف أشور و بابل ليثبتوا أنها جاءت مؤيدة لأنباء العهدين القديم والجديد، وأن أقوالها عن الظواهر الكونية تقبل التأويل الذي يوفق بين العلم والإيمان.

و يحلوللكاتبة كما يحلو لكتاب الغرب جميما أن يقرنوا بين يقظةالمسلمين ونهضتهم لإصلاح مجتمعاتهم وبين أثر الحضارة الأوروبية وتقاليدها الاجتماعية ، ولكنها أقرب إلى العناية بما يهم للرأة على الخلصوص من شئون الزواج والأسرة وأولها قضية تعدد الزوجات.

تقول: « إنه من الأمثلة التي طال بحثها واشتهر أمرها مثل النظام الذي يبيح تعدد الزوجات. فليس في البلاد الإسلامية - ما عدا البلاد التركية - فانون يحرم هذا النظام بحكم القضاء العام أو القضاء الخاص بالأحوال الشخصية والحاكات الشرعية ، فلا يزال تعدد الزوجات عملا مشروعا في ج . ع . م والباكستان وإيران والعراق وأندونيسية وأن العرف ليتجه - بتآثير القدوة الغربية وتأثير متاعب تسدد الزوجات - إلى النفور منه ، و يزداد هذا النفور مع الزمن فينظر المسلم النوجات النظرة بشيء من الترفع لأنه عمل يكاد أن ينحصر في الطبقة الوضيعة ، وأن المصلحين ليجدون السند الأقوى للاكتاب الزوجة الواحدة في آيات الكتاب ، إذ تدل الكلمات الأخرية من الآية المشهورة في السورة الرابعة على أن الزواج الفضل هو البناء برة من الآية المشهورة في السورة الرابعة على أن الزواج الفضل هو البناء بزوجة واحدة »

وقد تسكون الكاتبة غير بعيدة عن إيحاء طبيعتها الأنتوية حين اتفرد للجهاد في الإسلام بمشاً خاصاً تفسره فيه تفسيراً يزيل بعض الشبهات التي ترد على خواطرالغربيين كلا ذكرواكلة «الجهاد» وفهموا منها أنه شريعة توجب على المسلم أن يقاتل غير المسلمين ويناصبهم العداء للإكراههم على الدخول في الإسلام

قالت في شرحها لقواعد الإسلام: « إن النظرية الإسلامية في القرون الوسطى تقسم العالم إلى قسمين: دار الإسلام، ودار الحرب، ودار الإسلام تشمل البلاد التي انبسط عليها سلطان الإسلام عقيدة وحكا ودار الحرب تشمل البلاد التي يصح من الوجهة النظرية فتحها للإسلام، ولو بالسيف إذا اقتضى الحال، ولهذين الاصطلاحين شأن في مبادئ السياسة الإسلامية والعلاقات الدولية وينبغى - لسوء فهمهما بالمعنى. الصحيح الذي ينطويان عليه - أن يبحثا ببعض التفصيل.

« إن كلة « الجهاد » مشتقة من جدر في اللغة يعنى الجهد أوالمشقة ويمكن أن يصدق على الدراسة الفقهية وعلى تطبيق الشريعة وتنفيذ الأحكام ، إذ يسمى الفقيه أو القاضى إلى هذه الأيام بالمجتهد أى الباحث الذي يتوفر على المعرفة جاداً في بحثه ، وقد أمر القرآن بجهاد الكفار ولم يعين الجهود التي تعمل اذلك ، وقد استنى الإكراه في الدين بنص. الآية القرآنية ، ولكن الجهاد المستسب في أيام الفتوح الظافرة بعسد. وفاة النبي معنى القتال بما يفيد أن الحرب في هذه الحالة مقدسة تشهر في سبيل نصر اللهو تعظيمه، وكاد أن يحسب ركناً من أركان الإيمان المفروضة على كل مسلم . ومن الوجهة النظرية تعد دار الحرب خاضعة لحكم الفتح ولكن خلفاء الإسلام وسلاطينه عقدوا الحالفسات واتفقوا على عهود

السلم والمودة والمعاملات التجارية مع الأمراء من غير المسلمين على الأقل. منذ عهد هارون الرشيد وشرلمان .

« وقد جسمت العداوة المسيحية خطر الحرب المقدسة في إخضاع البلاد التي لا تدين بالإسلام المسيطرة الإسلامية ؛ إذأن القتال لم يكن له كل هذا العمل في انتشار الفتوح حتى في إبان القرن الأول بعد الدعوة ، وإنماتم معظم هذه الفتوح بالتسليم ومعاهدات الصلح ، ووردت في هذه المعاهدات فقرات تبيح لأهل الكتاب من أبناء البلاد المفتوحة أن يحتفظوا بقعائدهم وشعائرهم بشروط ليست على الجملة بالمرهقة فليست فكرة النار والحديد بالفكرة الصحيحة التي يؤيدها الواقع ، ومن لليسور كما يقول المؤرخ توبني أن نسقط الدعوى التي شاعت بين جوانب العالم المسيحي غلواً في تجسيم أثر الإكراء في الدعوة الإسلامية إذ لم يكن التخيير ببلاد الروم والفرس بين الإسلام والسيف وإنماكان تخييراً بين الإسلام والسيف وإنماكان عين الإسلام والمينة والمائية وهي الخطة التي استحقت الثناء لاستنارتها عين اتبعت بعد ذلك في البلاد الانجليزية على عهد الملكة «إليصابات» .

« بل نحن نجد أن الوثنيين من أهل البلاد للفتوحة لم يعرضوا على السيف على قول الفقهاء المسلمين ، وهم أكثر الداخلين في الإسلام عدداً خلال القرون التالية ، وهم أصدق برهان على الخطة العملية التي. لم تدر دائماً للرأى وفاقا أي بصيغته النظرية » .

وتمضى المؤلفة على هذا النحو فى تفسير معنى الجهاد قولاً وعملا إلى المعصر الحاضر إذ يفهم من بعض تطبيقاته على أنه عمل واجب لاسترداد كل أرض مغصوبة أخرج فيها المسلمون من ديارهم عنوة و بغياً ، وهو مهذه المثابة دفاع محتوم .

#### 袋 海 新

وانتهت المؤلفة إلى الـكلام على « الدولة الاسلامية » في العصر الحديث فأشارت إلى اعتقاد بمض الغربيين أن الاسلام لا يصلح لإقامة دولة تساس فيها الأمور على قواعد المصلحة الاجماعية ، وحسن العشرة بين المسلمين وغير المسلمين ، فقالت : إن تاريخ الحكم الاسلامي يدحض هذه الظنون ، وأن مفكري الاسلام في جميع العصور بحثوا قواعد الحسكم والعرف من الوجهة الفلسفية وأخرجوا لأممهم مذاهب في السياسة والولاية تسمو إلى الطبقة العليا ، وقد اشتهر منهم أثنان هما أن خلدون المتوفى ( سنه ١٤٠٦ ميلادية ) والفار ابي الذي سبقه ببضمة قرون. وتقول الكاتبة إن الفارابي رجع بآرائه عن الحسكومة والدولة إلى أسس إغريقية، أو أسس قائمه على الأفلاطونية الحديثه ، ولكن القياسوفين السامين لم ينحرفا عن قواعد الاسلام في وصف الحكومة ، و إن كان كل منهما يصف المجتمع الاسلامي كما عهده بين أقوام زمانه .

والقصل الأخير من السكتاب يلملم أطراف البحث ليضع العالم الاسلامي والعالم الغربي وجها لوجه في موقف المقابلة وموقف الحاجه إلى الفهم المتبادل والمعاونة الانسانيه وتذكر المؤلفه طائفه من الغربيين. مرون أن المسلم العصرى يحاول أن يجارى العصر ولسكنه يغمض عينيه عن المناقضات التي تحول بينه وبين مجاراة عصره مع تسليمه السابق بصواب كل حكم من أحكام دينه وصلاح كل حالة من أحــوال ذلك الدين لدواعي الزمن الحــاضر ، ودواعي الأزمنة التي تتلوه . ولا ينتظر أن تجرى على منواله . وتعود ، فتذكر صعو بة الموقف من وجهة النظر الاسلاميه مع سوء الظن بمقاصد الغرب وقلة الثقه بمزايا الحضارة الغربية ، وعندها أن التفاهم لا يأتى من جانب واحد، وأن الصموبة من هنا تقابلها صعوبة من هناك، وكلتاهما عصية على التذليل مالم تكن عند الفريقين رغبه صادقة في التقارب وأمل قوى في إمكانه .

وتتم الكتاب بهذه الأسطر القليلة التي عبرت بها للؤلفة عن نتيجة الواقع وأمنية المستقبل في وقت واحد، فقالت: « إن محاولة التوفيق والملاءمه بين الظروف في هذه الدنيا العصرية المستحكمة آخذة لا تزال في مجراها إلى غايتها من جانب الشرق ومن جانب الغرب،

وأن الغرب ينظر وهو يقنع بالمراقبة وقلما يقترح الحلول و إن عمل على رفع العوائق من حين إلى حين ، وعليه كيفا كانت الحال أن يحافر الاستخفاف أو التعرض بوحى الطمع والأثرة لجهود الشرق فيا يعالجه من السعى إلى غايته لتقرير مكانه بين صفوف الانسانية دون أن بيفقد كيانه أو يفرط في وجدانه ».

#### الابسيلام والثفا فيذالا فريقت ت

من تصانيف العصر النافعة كتب مخصصة لتسجيل مظاهر الثقافة يوشك أن تنحصر في الأرقام والخرائط مع بعض التعليقات التي توضح والمسكلام أغراض الرسوم والإحصاءات، وهي رسوم تمثل النسب للتقابلة في توزيع اللغات والعقائد والقنون والنظم الاجماعية، وتقرن أحيانا بالخرائط الجغرافية أو يكتني فيها بجداول الاحصاء وعلامات النسب البيانية، وقلما تشتمل هذه التصانيف على آراء خاصة لمؤلفيها أو على الأصح لجامعيها ومبوبيها، بل هي تترك للقارىء أن يبحث لنفسه وبراجع ما شاء على حسب قصده، ويبني ما يعن له من الآراء على بحوثه ومراجعاته.

والقارة الإفريقية أوفر القارات الخمس حظا من هذه التصانيف، وبخاصة في هذه السنة الستين بحساب التقويم الميلادى، لأنهم أطلقوا عليها اسم « سنة الفصل في القارة القديمة » لاتخاذها في كثير من أقطار القارة حداً فاصلا لتوقيت مواعيد الانتقال من نظام الانتداب إلى منظام الحكم الذاتي أو الاستقلال أو الحقوق الدستورية.

ولا يخفى على القارى، من النظرة العاجلة فى هذه الكتب مبلغ الاهتمام بالإسلام ومصيره فى القارة القديمة ، وما يتبين للباحث من عوامل الثبات أو عوامل المزاحمة التى تنازعه الغلبة على مقاليد الثقافة الروحية والفكرية.

وفي هذا المقال نعرض بعض الأمثلة لتلك التسجيلات مقتبسة من مصادر مختلفة أشهرها وأحدثها كتاب « الاستمرار والتغير في الثقافات الإفريقية (١) من مطبوعات جامعة شيكاجو وشركائها في البلاد الإنجليزية » .

وأثر اللغة أول الآثار التي يدركها الإحصاء وتظهر فيها الفوارق. بين موضع وموضع ، من البلاد التي تنكلم العربية إلى البلاد التي تنكلم بلهجات متعددة من الألسنة الزنجية ، فني هذه البلاد تسرى السكلمات العربية بمخارجها الأصيلة أو المحرفة بين قبائل السود حيا اتصلت بالمسلمين ، ولولم يدخل أهلها في الديانة الاسلامية .

و يؤخذ من الاحصاءات الأخيرة أن أبناء القارة يتكلمون بنحو سبعمائة لهجة ليس بينها غير أربع صالحات للسكتابة بحروف أبجدية ، أولها العربية ثم الأمهريه الحبشيه ثم لغة (تماشق) البربرية ثم لغة (فاى) في ليبيريا ، وهذه إحدى العقبات السكبرى أمام المرسلين.

<sup>(1)</sup> Continuity and Change in African Cultures.

المبشرين الذين يفتحون المدارس لتعليم الإفريقيين ، فإنهم يلقون المصاعب الكثيرة لإفناع الإفريقيين بتعلم اللغات الأوربية ويلقون أكثر من هذه المصاعب في نشر التعليم باللهجات الإفريقية ، ولكن هذه العقبات تتراجع أمام اللغة العربيسة التي يتكلمها في القارة نحو سبعين مليونا ولا يتعسر على من يريدون نشرها ويبذلون الجهد في تعليمها أن يجعلوها لفة الثقافة العامة ، لو أنهم توفروا على تعميم المدارس كا يتوفر المرسلون المبشرون على تعميم مدارس التبشير .

ويفهم من الإحصاءات أيضاً أن الإسلام سريع الانتشار ولكن العلم به «سطيعي »بين قبائل القارة الأصلاء ، ومن آثاره (الحضارية) حتى في البلاد التي لا تدين به أن كهانها يتشبهون بشيوخ للسلمين في أزيائهم وأن القبائل التي تهتم بمحاربة السعر والساحرات من أهل «النيجر » يشتركون مع للسلمين في استخدام الذرائع التي يحسبونها ناجعة في إبطال السحر والمكاثد السعرية وربما اختلط الأمر فلا يدرى الباحث أي الفريقين يقتدى بالآخر في استخدام الرق والتعاويذ .

وقد لوحظ أن الشبان من قبائل (الموسى) Mossi أقرب إلى اقتباس العقائد الاسلامية ، ويعودون إلى أهابهم من بلاد (النيجر) مسلمين متحمسين في الدعوة إلى عقيدتهم الجديدة ، ثم يقول مؤلفو السكتاب إن هؤلاء الشبان أصغر سنا من أن يسمع لهم بين قومهم ،

ولكنهم إذا طال مقامهم بين القبائل الإسلامية وعادوا إلى أهلهم بعد مجاوزة الشباب تفتر حماستهم ويقنعون بما يعتقدونه بينهم وبين أنفسهم ولا يكترثون لإقناع الآخرين بما آكتسبوه من شعائر وأخلاق

و برجع فضل العناية بالأبنية وتزيينها بإفريقية الغربية إلى الحضارة الإسلامية التي تأصلت في الشمال وسرت منه إلى الغرب والجنوب « فإن تأثير فن العارة في شمال إفريقية ظاهر على أنحاء الصحراء إلى الغرب ، حيث تزدان مساكن الوجهاء بالرسوم الهندسية » . . . . وقد يرجع كثير من الفضل إلى الاقتداء بالمسلمين في اتخاذ الملابس حيث لا تستدعيها ضرورات الجو والحاجة ، ويتبع ذلك فضل الاهتمام بصناعات النسيعج والحياكة وما إليها .

وتدل البقايا والآثار على قدم صناعة المعادن من الذهب والفضة والشبه فى أقطار القارة ، ولكن العرب هم الذين توسعوا فى كشف المناجم بعد وصولهم إلى إفريقية الشرقية ، وتمكنوا من استخراج المقادير الوافرة وتصديرها إلى العالم الإسلامي كله فترة بعد فترة من القرون الوسطى .

ويذكر المؤلفون أثر العرب وأثر الأوربيين والأمريكيين في حياة الفنون الإفريقية ، فيلاحظون أن سريان الذوق الفنى من قبل العرب لم يهدد كيان الفنون الوطنية بالزوال ولم يطمس معالمها التي تحفظ

وجودها وتميزها من الفنون الطارئة عليها ، ولكن القدوة بالأوربيين والأمريكيين أو شكت أن تذهب بالمزايا « المشخصة » للروح الإفريقية وكادت أن تمحو معالمها جميعا لولا انتباء المسئولين إلى هذا الخطر البالغ من الوجهة « الأثنولوجية » ماى وجهة علم الأجناس وإسراعهم إلى تدارك البقية الباقية بإنشاء المعاهد والجماعات التى يتعاون فيها الأجانب والوطنيون على حفظ قواعد الفنون ، وإبرازها في صورتها العصرية ، دون الإخلال بمعانيها التاريخية وسماتها القومية ،

والموسيقي إحدى الفنون الجميلة التي انتفعت بدخول المسلمين القارة في كل جانب من جوانبها ، «وقد عرف أثر الموسيق العربية \_ كما يقول المؤلفون \_ وتكرر الاعتراف به كرة بعد كرة ، إلا أنه لم يلتى من الدراسة الوافية ما يحيط بجميع نواحيه ، فلا محل للخلاف في تغلغل هذا الأثر بين أبناء إفريقية الصحراوية ، ولا بين أبناء غانة وشواطئها ، ولا بين أبناء السودان الشرقي وجهات الصومال ولكنه أثر غير واضح ولا مفسر إلى الجنوب من تلك الأقاليم ، وإن يكن ولا شك قو يا في الشاطيء الشالي والأقاليم الوسطى » .

و يكثر المؤلفون من بيان المصطلحات الفنية وتطبيقها على الأنغام والأصوات ، في موسيق القبائل على تفاوت درجاتها من الحضارة والتهذيب ، ولـكنهم يذكرون أن (الايقاع الحار) ، يقل بين القبائل

كلا توشيجت علاقاتها بالمسلمين ، و يعنون بالإيقاع الحار تلك الحركات العنيفة التي يتتابع فيها الدق والقفز ويوشك الرقص الذي يصاحبها أن يكون تخبطاً عارما ، كتخبط المصروع والمخبول ، ويضاف إلى هذا الأثر المهذب الملطف للذوق والشعور أثر مثله في أصوات الغناء وتعبيرات الألفاظ ، فلا يصعب على السامع تمييز الأغاني التي ينشدها الزنوج المغرقون في الهمجية من أغاني الزنوج الذين دانوا بالإسلام أو اتصلوا بالمسلمين ولو لم يدخلوا في الديانة الإسلامية ، فإن الإيقاع الحار » يندر بين أبناء القبائل التي فارقت همجيتها واقتربت من مواطن العرب المسلمين .

ويشير الكتاب إلى فعل التبشير في تغيير الثقافة فيعزو نجاحه حيث نجح إلى تنظيم المدرسة والإشراف على التعليم ، ويقول : « إن جاعات المرسلين ذات شأن في بلاد النيجر وفي غيرها من البلاد الإفريقية ، ولا بحسب لها هذا الشأن لأنها جاءت إلى أهل البلاد بعقائد جديدة وشعائر مستحدثة وحسب ، بل يقوم شأنها بصفة خاصة على ولايتها لمعظم أعمال التدريس ، ولا يبدو أن هناك شيئا فريداً فيا صنعه المرسلون ببلاد قبيلة ( ألايبو ) قياساً إلى سائر القبائل فيا صنعه المرسلون ببلاد قبيلة ( ألايبو ) قياساً إلى سائر القبائل النيجيرية وإن كانت قد بدأت متأخرة بعد ابتدائها في الجنوب الغربي أما في شال نيجيريا فلم يتسع قط عمل المرسلين لقيام النفوذ الإسلامي

هناك ، و إنه لواسع الأثر إلى الجنوب سعته إلى الشرق والغرب الجنو بيين » .

#### \* \* \*

وتسلم الإحصاءات أحيانا بالجوانب الأخلاقية والاجتماعية التي ترتبط بها رعاية الأنساب والأعراض ، فيفهم منها أنها تغيرت كثيراً أو قليلا على قدر اتصالها بالديانتين الإسلامية والمسيحية ، ولكن هذا التغيير لم ينتزع جذور الخرافات القديمة ولم يبطل إيمان القوم بالسحرة والأرواح وأنواع المحظورات التي قدستها التقاليد من أقدم عصور التاريخ المجهول ، وهي بين جوانب القارة الإفريقية توغل في القدم إلى ما قبل آلاف السين ولم تنصرم بعد في أرجاء منها تبكتنفها ظلمات المجهول إلى اليوم ، وربما تسر بت هذه الخرافات إلى شعائر الإسلام والمسيحية واعتبرها القوم مجالا منفصلا عن مجال العبادة والايمان ، فهم يقتدون فيها بسحرتهم وشيوخهم ولا يبتغون فيها الهداية من الشيخ أو القسيس .

#### \* \* \*

ونحن نحتم هذا المقال وبين أيدينا بريد الغرب من الصحف والمجلات التى تفرد بعض أبوابها للمسائل الدينية ، نفتح إحداها على ياب الدين فنقرأ فيها عنوان « الغزوة لصيد الأرواح » ويسمى

السكاتب هذه الغزوة باسمها فى اللغة السواحلية وهو اسم « السفرة » من السفر باللغة العربية . . . و يطلقونه على حملات الصيد التى تخرج إلى الغابات والقفار مزودة بعدتها الكاملة لاصطياد الفيلة والسباع .

أما هذه الغزوة لاصطياد الأرواح safari for souls فقائدها هو الواعظ الإنجيلي المشهور بيلي جراهام وغايتها الطواف بالقارة والنزول بست عشرة مدينة من مدنها المشهورة خلال ستة أسابيم يلتقي فيها بالجموع التي تخف إلى استقباله أو يدفعها حكامها إلى محافله واجتماعاته ، ويصطحب في ركابه مترجمين من الوطنيين والأجانب يتكلمون لغات القبائل ويستطيعون أن ينقلوا منها ما يستمعونه من لسانه على أثر إلقائه . وقد بدأ الواعظ غزوته وهو يقول الصحف ( إن سنة ١٩٦٠ ربما كانت أهم سنة في تاريخ هذه القارة ) ونقلت الصحيفة طرفا من خطابه الأول فكان مثالا جليا لخطة هذا الواعظ القدير في سياسة التبشير ؛ لأنه بدأه باسم السيد المسيح الذي قال عنه إنه ليس بأبيض ولا أسود ، ولكُّنه حمل إلى القارة الإفريقية وهو طفل صغير للنجاة به من مظالم الملك هيرود، ثم أشحى على الانسان. « ذى الريالين » يعنى به ظاهر ا ذلك الانسان المادى الذي لا يساوى أكثر من ريالات معدودة إذا قدرت قيمته بثمن لحمه وعظمه في أسواق الأبدان ، ويعنى به من طرف بعيد أن قيمة الأسود بنقويم الروح أغلى من أثمان أصحاب الريالات ، ومن ثمن الإنسان ذي الريالين !

وستعقب هذه الغروة غزوات على مثالها كما يظهر من البرناميج المرسوم لسنة الفصل مد سنة ١٩٦٠ فى تقدير الساسة والمرساين ، وايس لنا أن نلوم غازيا من هؤلاء الغزاة على اجتهاده فى دعوته وتدبيره لنجاح مقصده ، بل ليس لنا أن نلوم أوربيا أو أمريكيا لأمه يحاول أن يعرف عن إفريقية والافريقيين ما ينعلمه منه الافريقيون ، ويكسب به من طريق الآخرة ما فاته من طريق الدنيا الحاضرة . . . ولكننا نرجو أن نلحق بهم فى هذا المجال ، وأن نحفظ القارة التى ولكننا نرجو أن نلحق بهم فى هذا المجال ، وأن نحفظ القارة التى تؤينا ذمار الوطن المستقل الآمن على فكره وضميره أن يقاد فى أذيال الواغلين عليه ، ليصطبغ بغير صبغته فى الحياتين ، ويخلص من فتح الفائر والأفكار .

# الله فى العقيث لمرةِ الابسلامِسيّة وَ فِي أقوال علماء المِيقارنهُ بينَ الأديان

علم « المقارنة بين الأديان » يسمى علما مع الحيطة المتفاهم عليها بين الباحثين والقراء لأنه من المعارف التى يقيمها المشتغلون به على أسس مختلفة كاختلافهم في العقيدة الدينية وفي النظر إليها .

فمن علمائه من يؤمن بعقيدة يصدقها ولا يصدق غيرها، فهو يبتدىء البحث بحكم قاطع على العقائد الأخرى يجزم بتكذيبها قبل الموزانة العلمية بين أدلة التصديق وأدلة التكذيب.

ومن علمائه من يؤمن بعقيدته و يؤمن بصدق العقائد الأخرى فى أوقاتها ومناسباتها ، و يرجع بالخطأ والنقص فيها إلى انتهاء زمانها أو إلى عوامل التشويه والتبديل التي طرأت عليها ، فهذا العالم يواجه البحث مفتوح العينين مستعداً لقبول الحسنة والسيئة ولكنه يرتبط بنتيجة سابقة لا يسمح المقدمات أن تذهب به إلى نتيجة غيرها .

ومن علماء المقارنة بين الأديان من يؤمن بالغيب ويؤمن بالإله ، ولحمد على الأديان كأنها أعمال إنسانية تقاس بمقاييس النظر إلى

الرسل والأنبياء و إلى التابعين لهم من الأمم والجماعات أو الآحاد. فهو يحفظ لموضوع البحث حرمته وقداسته ويقبل التفصيلات بعد ذلك أو يرفضها على حسب أسانيدها الإنسائية وظروفها الواقعية ، فيعالجها تارة بمقاييس الغيب المجهول وتارة أخرى بمقاييس الواقع المشهود التي تتردد بين الأنباء والأفكار.

ومن علماء المقارنة بين الأديان من ينكر الأديان أصلا ولسكنه يؤمن بصلاحها لسياسة الأمم وتعزية الفقوس ، ومنهم من ينكرها أصلا وينكر فائدتها وصلاحها ، بل يرى أنها خدعة مقصودة وغير مقصودة يخترعها ، الرؤساء وتمالئهم على اختراعها البديهة الشعبية فلا تستحق بعد فوات الفدعة غير التفنيد والتجريح .

وهؤلاء المنكرون جميعا يبحثون العقيدة غير معتقدين ، فيخفى عليهم جوهم العقيدة في صميمه ولا يتأتى لهمأن يحكموا على شيء يجهلونه أو إحساس لا يشعرون به حكما يصدر عن فهم واع و إدراك محيط ، فإنهم كمن يحكم على الكائن الحي بعد وصوله إلى مائدة التشريح مفقود الحياة ، فلا يخلو حكمهم من النقص الذي يتعرض له كل حكم على مجهول غير محسوس به على وجهه الذي يتم به وجوده في عالم العمل ،والحياة .

ومن أولئك الباحثين من يقارب موضوعه كما يقارب الشاعر

موضوع ملحمة تاريخية يؤمن بحدوثها إيمانا لاشك فيه ولسكنه يتصوره كا يتصور ملاحم البطولة بين الجاز والخيال والواقع ، فلا يعرضها ليقول القارىء هل يؤمن بها أو يرفضها ولسكنه يعرضها ليشهد القارىء مافيها من بواعث الروعة والجال وما تحدثه في الخواطر من دواعي الشعور والتأثير ، وهؤلاء الباحثون يقرأ لهم القارىء فلا يحاسبهم بحساب الدين ولا بحساب العلم ، و إنما يحاسبهم بحساب الأسلوب أو بحساب العرض الفنى ، ولا يعطيهم من العناية فوق هذا المقدار .

من هؤلاء الأخيرين الأستاذ استاس هايدون Biography of The Gods صاحب كتاب « تراجم الأرباب » كتاب « تراجم الأرباب » وقد كان أستاذا لعلم تاريخ الأدبان بجامعة شيكاغو عند تأليف هذا الكتاب ، ويظهر أسلوبه وموضوعه من عنوانه القصصى ، لأنه يتكلم عن حياة الإله المعبود كأنها ترجمة تبدأ بظهور الديانة التى تدعو إليه وتتقدم بين النشأة والشباب والبقاء أو الزوال على حسب مصير الديانة من الشيوع والانتشار أو من الخول والتبدل والانقراض .

وفي همه الكتاب تتابعت تراجم أرباب الديانات المجوسية والصينية واليابانية ، ثم انتهى الكتاب بالمكلام على « الله » بعد السكلام على « يهوا » كما يصفه كتاب العهد القديم ، فكانت فاتحة المكلام على الإله في العقيدة الإسلامية أن الاعتقاد به غير مستعار

من ديانات الأمم الأخرى ، وأن الدعوة إلى الايمان بالله كان يمكن أن تظهر حيث ظهرت ولو لم تدخل الجزيرة العربية عبادة من خارجها ، لأن وحدانية الله في الإسلام لم يسبقها مثيل لها في صفة الوحدانية التي لا هوادة فيها ولا في غيرها من جملة الصفات المستفادة من أسماء الله ألحسني .

ولا حاجة إلى بيان الخلاف بين المفهوم من صفات الله فى عقيدة المؤمن المسلم و بين المفهوم من هذه الصفات فى هذا الكتاب، ولكن المؤمن المسلم لا يتنظر من غير المسلمين ولا من المكاتبين بهذا الأسلوب الذى يسوق الدراسات مساق القصة فكرة عن « الله » هى أقرب إلى « الاحترام » من فكرة الله فى كتاب تراجم الأرباب.

إن « الله » الذي يدين به المسلمون لم يخذلهم في حياة البادية ولم يتركهم في حياة الحضارة الممتزجة من بقايا الدول الفارسية والبيزنطية التي انتقل إليها المسلمون بعد انتشار الإسلام في الأقطار الآسيوية والإفريقية ، وقد وصل إلى أبعد أقطار العالم المعمور في هذه القارات قبل انتهاء المائة الثانية من تاريخ قيام الدعوة المحمدية .

وفى خلال هذه الرحلات المتباعدة لقى المسامون عقيدة الفاسفة اليونانية القديمة ، وسمعوا بإله يسميه أرسطو السبب الأول ، وتقول الأفلاطونية الحديثة إنه يكل تدبير العالم الأرضى إلى فيض بعد فيض

ممن خلائقه العليا حتى ينتهى إلى ما دون فلك القمر فيتصل بعالم الفساد على بعد و يمهل عباده على الأرض إلى حين ، ريثما تمود عقولهم الهيولانية إلى الاتصال – بعد الجهاد – بالعقل الأول مصدر هذه الفيوضات .

ولو أن معبوداً آخر فهم المفكرون من عباده أنه لا يعدو أن يكون « سبباً أول » أو علة رياضية بعيدة عن هذه الحياة الإنسانية لما بقيت لعبادته بقية في عقول قراء العلم والفلسفة ، ولأصابه ما أصاب للعبودات المهجورة من ( الأنيميا ) القاتلة للأرباب الباطلة على حد تعبير الكتاب .

ول كن الفلسفة اليونانية لم تزعزع عقيدة المسلم المفكر في ( الله ) بل استطاع الضمير الإسلامي أن يخرج لتلك الفلسفة أنداداً لها من المفكر بن على طريقة الإمام الغزالي : « برأس فيلسوف ، وقلب ناسك » أو على طريقة الإمام الأشعري : بتسليم صاحب البحث ، وبحث السك » أو على طريقة الإمام الأشعري : بتسليم صاحب البحث ، وبحث المصاحب التسليم ، فخرج الإيمان بالله وصفاته المتعددة سليما ، منزه الوحدانية بعيداً من شبهات الفلاسفة وأتباع الزندقة المثنوية .

ويتخلل الكتاب خلط كثير يمتزج بالسخافة أحيانًا كلما حاول تصوير الظروف الطبيعية والاجتماعية ، التي يفسر بها ثبات المسلم على الإيمان بإله أحد ( لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد ) ولكنه يمود

حينا بعد حين إلى عناصر قوية تكن في ذلك الإيمان وتهبيء له أسباب النجاة من الشكوك والبدع التي لا تسوقها تقلبات الزمن وعوارض الاحتكاك بالحضارات الأجنبية ، وهذه العناصر القوية هي التي أنجدته مهة أخرى بعد محنة الفلسفة اليونانية عندما واجهته العصور المتأخرة بمحنة كبرى لا تذكر محنة الفلسفة اليونانية بالقياس إليها ، فغي هذه المصور المتأخرة استطاع الضمير الإسلامي أن يخرج المحنة الجديدة أنداداً لها من المفكرين المؤمنين خلفاء الغزالي والأشعري وورثة الحَـكَمَة والتصوف وأعلام المحافظة والإصلاح ، « وأعظمهم الإمام المصرى الشيخ محمد عبده . فإنه حفظ العقيدة الموروثة دون أن يمس بها . وجدد الإيمان بإله الإسلام السرمدى بلا أول ولا آخر ، فردا لا مثيل له في قدرته و كاله ، حيا عالما مريداً سميماً متكلما بصيراً ، يخيل إلى من ينظر إلى هذه الصفات لأول وهلة أنها حكاية معادة من بقايا الماضي ، لولا أن الشيخ محمد عبده ينفض عن الدين ما علق به من جمود القدرية ويقرر نصيب الإنسان من التبعة وواجبه في إصلاح العالم معتمداً على عون الله له في إقامة النظام الاجتماعي الصالح ، والقيم الأخلاقية الملائمة لذلك النظام » .

\* \* \*

ومن متاعب علماء المقارنة بين الأديان ممن يعولون أولا وآخرا

على طبيعة الأرض والسكان فى تعليل العقائد أن يعللوا هذه القوة في المسلام - بعلة طبيعية يتواضعون عليها و يطبقونها على سائر العقائد، إذا كان المسلمون قد انتشروا فى بقاع كثيرة بين أمم مختلفة فى أزمنة متفاوتة فلا تصاح العلل المتفرقة بين هذه البقاع والأزمنة لتعليل عقيدة واحدة ، ولا معنى للتفسير إذا أشتركت جميع هذه العلل فى أثر واحد . . .

ولكنهم — على وضوح الخطأ فى الاستناد إلى سبب طبيعى واحد لتفسير هذه الظواهم المتعددة \_ يتلاقون عند وجهة يكررونها على نحومتشابه ، ولا يقع الخلاف فيهاكثيرا بين مدارسهم المتناقضة ، ومنها المدارس التى تعطى الأديان حقها من أدب الرعاية والاحترام والمدارس التى تستخف بأسبابها وتنائجها ، ولا تتكلف لها ماينبغى لوضوعها من التثبت والإمعان فى المراجعة والتحقيق .

تلك الوجهة الواحدة هي غلبة العوامل « الجسدية » على عقائد الديانة الاسلامية ، و برهان هذه الفلسفة الحسية عندهم هو الاعتماد على السيف في نشر الدعوة وأوصاف النعيم السياوي في الدار الآخرة .

وقد يكفى لاسقاط هذا الرأى ما ألمعنا إليه من استحالة تفسير العوامل المتناقضة بعلة طبيعية واحدة ، أو يكفى لاسقاطه إحصاء المسامين والمقابلة بين عددهم فى البلاد التى فتحت بالسيف ، والبلاد

ألتى لم تحارب المسلمين ولم يحار بوها ، أو إحصاء عدد الداخلين في الاسلام على أثر الفتح وعدد الداخلين فيه مختار بن بعد ذلك بعصور متطاولة ولكندا تكتب هذا المقال بين معالم شهر رمضان ونقنع منه بصفة واحدة تدل على حكم الاسلام في مسائل الحس وواجب المسلم نحوها ، ولا تحتاج إلى دلالة أخرى لتقرير موقف الاسلام بين الحياة الروحية ، والحياة الجسدية ، وتلك الصفة هي تخصيص شهر الحياة الروحية ، والحياة الجسدية ، وتلك الصفة هي تخصيص شهر كامل من شهور السنة ، تقوم فيه حياة المسلم خلال هذا الشهر على حكم شهوات الحس وإخضاعها للارادة في أقوى مطالب الجسد من طعام ومتاع ، وهي فريضة تعلم المسلم واجبه في سأتر أيام حياته ، وتاجمه أنه صاحب ضمير يملك زمام نفسه ويأخذ من الحس بماء يشاء وتاجمه أنه صاحب ضمير يملك زمام نفسه ويأخذ من الحس بماء يشاء الانسان العاقل المريد .

وكل فريضة من فرائض الاسلام هي في الواقع صورة أخرى من صور هذه الرياضة العامة في جميع أوقات الحياة . فالمسلم لا بقف بين يدى الله خمس مرات في اليوم ليسكون ( مخلوقا حسيا ) مستغرقاً في مطالبه الجسدية ، ولا تجب عليه الزكاة لأنه ( مخلوق حسى ) ينقاد لمطامع النفس وشهوات الجسد ، وليس الحج بواجب عليه لأنه ( مخلوق حسى ) يستسلم للدعة و يطمأن إلى الراحة و يحجم عن مشقة السفر و بذل المال والتضحية بشيء منه وهو مرتحل أو مقيم ، بل هو

لا يشهد بوحدانية الله ليشرك معبودا آخر مع الله يتمثل في عبادة. الدنيا والاستسلام لغوايتها على وجه من الوجوه.

إنما العقيدة الالهية في الإسلام عقيدة حسية روحية كما يلبغي أن تسكون كل عقيدة يؤمن بهاكائن حي عاقل له جسد وروح.

والله خالق الحياتين وماضح السعادتين في الدارين، فلا ينبغي أن يكون قوام عبادته مسيخ الجسد وازدراء الدنيا، ولا أن يكون قوام عبادته تسليم الدنيا للشيطان والابتعاد منها كأنها من عمل عدو الله وليست من عمل الله ولا من نعمه التي ازتضاها لعباده بتدبيره وهداه.

#### \* \* \*

ونختم هذا المقال كا بدأناه فنعيد في ختامه أن علم ( المقارنة بين الأديان ) يسمى علما مع الحيطة . . . لأنه معارف شخصية يقيمها المشتغلون به على أسس مختلفة ، ولكننا نعيده لنضيف إليه شاهدا من الشواهد « المحسوسه » على وجوب الحيطة في تناول آراء الباحثين في هذا العلم ، فإن بها لنقصا يتبين للناظر فيها كلما قابل بينها و بين الحقائق الثابتة عن تاريخ الاسلام ، فلا مناص من تغييرها أو تغيير التاريخ الاسلام ، فلا مناص من تغييرها أو تغيير التاريخ الاسلام ، فلا مناص من تغييرها أو تغيير التاريخ الثابت الذي لا ينكرونه إذا عادوا إليه بالتمحيص النزيه .

إذا صدق علم المقارنة بين الأديان على أسس الأسباب الطبيعية

التى تفهمها مدرسة التعليل الطبيعى وجب أن يكون اعتقاد المسلم بالله كالاعتقاد ( بشيخ عربى ) كبير تضاعفت قواه الحسية على النسبة التى تسكون بين رئيس قبيلة وبين رئيس الخلائق جميعا، وصاحب الأمر والنهى في السماوات والأرضين.

ولسكن علم المقارنة بين الأديان لا يصدق الحكم في هذه القضية ، لأن « الله » في عقيدة المسلم ينسخ آداب الشيخ العربي القديم وأولها العصبية و إيثار الآل والبنين . وأين بجد الباحثون أثراً من آثار الشيخ العربي في معبود سرمدي لم يلد ولم يولد ولا فضل لأحد من العالمين عنده بغير التقوى ، وليس يحب العدوان والمعتدين ولا بأمر بغير البر والإحسان .

فإن دليل المقارنين بين الأديان ليتخبط فى طريق مضلة لا تهديه إلى شيخ ولا إلى شيء لأنه يولى وجهه إلى قبلة غير القبلة وعلى سبيل غير السبيل فإذا أدار وجهه عنها فأينما يول فثم وجه الله .

## أديانُ الِرِّعُوَةِ ·

من التقسيات المتواترة عند علماء المقارنة بين الملل والعقائد تقسيم الأديان في العالم إلى أديان دعوة ، وأديان « مقفلة » أو محصورة في بيئة خاصة ، وأكبر أديان الدعوة عندهم في العصر الحاضر ثلاثة : البوذية والمسيحية والإسلام ، وأولها تنحصر الدعوة إليه في التلمذة ، ومصاحبة المريدين للأثمة والرؤساء في الهياكل والصوامع ودور العبادة .

ظهرت في العهد الأخير طبعة جديدة من كتاب « المطالعات في الأديان العالمية » وجملتها أحد عشر دينا هي المهدوكية والشنتية واليهودية ، والزردشتية أو الحجوسية ، والطاوية ، والكنفوشية ، والجانية ، والبوذية ، وللسيحية ، والإسلام ، والسيخية . و يقول الكتاب في التمهيد للديانة الشنتية . Shintocsor وهي ديانة أهل اليابان : « إننا رأينا في ختام الفصل السابق أن الهندوكية هي الديانة القومية العنصرية الهنود . وأنها تخصهم وحده وتخص بلادهم وحدها ،

وليس لها مؤسس معين معروف ، بل ترجع نشأتها إلى ما قبل التاريخ ، فلنعلم أن الشنتية هي من هذا القبيل ديانة أهل اليابان ، فهي مقصورة على اليابانيين لا يعرف لها مؤسس معين منذ نشأتها قبل التاريخ ، وكلتا الديانتين لا عناية لها بالدعوة إلى الدخول فيها ، فكل منهما تعبير طبيعي لشعب خاص ، وجزء من ثقافة اجتاعية لاتتقبل الغرباء » .

ويعود السكتاب فيقول تمهيداً للسكتابة عن الديانة اليهودية : 
« إن ديانة اليهود أيضاً ذات ارتباط بشعب معين كا يؤخذ من تسميتها 
باليهودية أو العبرية ، وهي لهذا تشبه الهندوكية والشنتية في أنها 
ديانة مقفلة أي ليستمن ديانات الدعوة ، و إنما تختلف بأن الهندوكية 
والشنتية كلتاها ديانة شعب مستقر في وطنه منذ عهد بعيد . وأن اليهود 
تعرضوا للشتات غير مرة ، فوقعوا في أسر مصر و بابل وفقدوا وطنهم 
بعد أن استولى العاهل الروماني ( تيتوس ) على أورشام سنة 
سبعين للميلاد » .

ولما عرض الكتاب للدين الإسلامي قال إنه دين دعوة و إنه لا يزال ينتشر في القارة الإفريقية وبين الشعوب المتأخرة . ولكنه لم يحاول أن يبحث عن حقيقة الفارق بين أديان الدعوة والأديان المقفلة التي لا تعنى بإدخال الغرباء في ملتها . . إلا فارقا واحداً ذكره غير مرة وهو الفارق بين الدين الذي يعبر عن بيئة محدودة والدين

الذى يسرى الإيمان به إلى أقطار لا تحدها المواضع الجغرافية أو الروابط العنصرية .

على أن الفارق الأصيل ظاهر ، بل مفرط فى الظهور . حتى اليكفى فى تلخيصه بضمة سطور ، غنية عن الإفاضة فى الشروح والإكثار من الأسانيد .

إن ديانات الدعوة مفهومة فى حالة واحدة وهى حالة الإيمان بالضمير الإنسانى واستعداد الإنسان فى مختلف البلدان والأجناس للإيمان بالتوحيد، ولا يتأتى أن ينتشر دين دعوة يعم الناس جميعاً قبل أن يفهم الناس أن الدين هداية يتقبلها كل من له عقل يعى ، وضمير يميز بين الخير والشر، وبين العمل الصالح والعمل الطالح بمعزل عن المحدود الجغرافية وحدود العنصر والنسب وأصول الأسلاف.

فالدين عند أصحاب الملل التي تدعو إليه عقيدة إنسانية تقوم على التوحيد وليس بصبغة محلية محدودة ، ولا بفريضة سياسية تمليها السلطة الحاكة ، ويخضع لها الرعايا المحكومون .

هذا الفارق فى تطور الإنسانية واضح جدا لو شاء علماء للقارنة بين الأدبان أن يستوضحوه ، ولـكنهم لا يشاءون ولا يحبون أن يشاءوا مختارين ، لأن النتيجة المحتومة لو نظروا إلى هذا الفارق أن يرفعوا الإسلام إلى القمة العليا بين العقائد الدينية ، وأن يمتنع

عليهم تعليل انتشاره بموافقته للشعوب المتأخرة كما يقولون كلما عرضوا لمسألة الدعوة والشيوع .

فالاسلام قد جاء للناس بعد أن بلغوا من التطور في فهم الدين بعد التمييز بين هداية الضمير و بين فواصل الأمكنة والأنساب ، فعرفوا أن « الحق الإلهى » محصول روحاني وليس بالمحصول الأرضى الذي يرتبط بالتربة كا ترتبط محاصيل الزروع والضروع .

وآية الإعتجاز فى هذا « التطور » أن يطلع على العالم من بلاد العصبيات والأنساب ، وأن تكون له آيات بينات فى الايمان بالعقيدة الإلهية ، والايمان بالنبوة ، والايمان بضمير الإنسان .

فالله في الاسلام هو « رب العالمين » يتساوى عنده الناس ولا يتفاضلون بغير العمل الصالح.

والنبى فى الاسلام هو المبشر بالهدى والمنذر بالضلال، وليس هو بالمنجم الذى يكشف الطوالع والأسرار، ولا بصاحب الخوارق والأعاجيب التى تشل العقول وتهول الضائر وتخاطب الناس من حيث يخافون ويعجزون ولا تخاطبهم من حيث يعقلون ويتأملون ويقدرون على التمييز.

والانسان في الاسلام مخلوق عاقل ذو ضمير مسئول يحاسب على عمله ولا تلحق به جريرة قبل مولده ، و بعد انقضاء حياته . ولا حاجة إلى الاطالة فى المقابلة بين الأديان ليملم المطلع عليها من قريب أن هدف العقيدة فى الله وفى النبوة وفى الضمير الانساني هى غاية التقدم الذى ارتقى إليه الناس ، بعد الديانات الجغرافية ، والديانات العنصرية ، والديانات التى تنحصر فى بيئة ضيقة ، أو واسعة ، ولكنها لا تحيط بجميع بنى الانسان .

ولم ينهيأ بنو آدم وحواء لهذه المرتبة من مراتب الايمان إلا بعد أطوار بعيدة يعجب لها العقل الانساني كلما نظر إليها اليوم . كما يعجب لسكل ماض درج عليه الأولون وطال بهم عهده . وهو في رأيهم الآن لم يكن ليحتمل البقاء بضع سنين لو حكموا عليه يومئذ كما يحكمون عليه الآن .

فقد خطر لبعض بنى آدم قديمًا أنهم وحدهم أصحاب الحظوة عند الله وأن أضعاف أضعافهم من بنى آدم الآخرين ملعونون محرومون ا وقد خطر لبعض بنى آدم قديمًا أنهم ضائعون صالحين أو غير صالحين ، وأنهم كتب عليهم الموت لأنهم هالكون ولأنهم يولدون .

وقد كانت الأديان يومئذ لا تحتمل الدعوة ولا معنى للدعوة عند عند أصحابها لأن الدعوة إنما تسكون للهداية المسكنة وللضمير الذي يقدر عليها ولا تسكون مع « الاحتكار » والاستثثار ، في حدود ترسمها الجبال والبحار ، أو ترسمها سجلات الأنساب والآثار .

وها هنا مفترق الطريق التي سلكها الإسلام بالعالم الإنساني . وكان من أجل هذا دين دعوة تهدى إلى ذلك الطريق .

\* \* \*

و يتصل بأمر الدعوة كل مبحث بتناول عدد المسلمين في العالم وتاريخ الدعوة إلى الإسلام في الأزمنة الماضية وفي الزمن الحاضر، كا يتصل بأمر الدعوة كل مبحث يتناول صلاح الإسلام للشيوع والاقناع وما ينتظر من زيادة عدد المسلمين في المستقبل بمختاف الوسائل التي تنتشر بها الأديان في سائر الأزمان.

ولا يخنى على قارئ يطلع على هذه المباحث أن يلاحظ نفور أسحاب الاحصاءات من زيادة عدد المسلمين و إسراعهم إلى قبول التقديرات التي تزيد في عدد أبناء الملل من غير المسلمين مع تحفظهم الشديد في قبول التقديرات التي تكثر من عدد الداخاين في الاسلام قديماً وحديثاً ، ولا يشذون عن هذه القاعدة إلا إذا تعمدوا التهويل والتنبيه إلى خطر انتشار الإسلام في المستقبل وضرورة المبادرة إلى اتخاذ الحيطة لهذا الخطر بوسائل التبشير والضغط السياسي أو الاقتصادي حيث يستطاع الاعتماد على هذه الوسائل بغير التنجاء إلى المجاهرة بالعدوان .

وقد قرأنًا في مطلع القرن المشرين أن عدة المسلمين في العالم مائة

مليون، وقيل في بعض الاحصاءات المتأخرة إن عدد المسلمين في الصين لا يزيد على عشرة ملايين، ويقول الكتاب الذي نحن بصدده إن عددهم اليوم نحو المثالة مليون، ولسكنه لا ينزل بعدد البوذيين عن خمسائة وعشرين مليونا مع صعبو بة التفرقة في الاحصاءات العامة بين الطوائف البرهمية و بين البوذية في الصين والتبت واليابان و بين البوذية على تعدد فروعها في الهند الشمالية والهند الجنوبية.

وبمن لاحظ تلك الأخطاء المتعمدة في إحصاء المسلمين الأمير شكيب أرسلان صاحب التعليقات على كتاب حاضر العالم الإسلامي فقال في باب إحصاء المسلمين: « . . أما مسلمو الصين فلا تزال الأقوال منضاربة في عددهم . فمن الجغرافيين أمن يحزرهم بعشرين مليونا ومنهم من يحزرهم بأ كثر من ذلك بكثير ، وفي هذه الأيام لما وقعت الفتنة بين الصين واليابان من أجل منشورية أبرقت الجمية الإسلامية في الصين إلى أوربا بتلغراف احتجاج قالوا فيه إنهم يتكلمون باسم خمسين مايونا من مسلمي الصين زاعما أنهم خمسة عشر مليونا لا خمسون مليونا ، وفيه أن في منشورية مليونين من المسلمين أيتزعون إلى تحرير منشورية ، ومما لا شك فيه أن التلغراف الياباني بخس المسلمي الصين عددهم بما رأى من شدتهم على اليابان » .

ثم قال : « ولقد حزرنا عدد المسلمين في العالم في مجلتنا الأمة العربية التي نصدرها أنا وسعادة أخي إحسان بك الجابري في جنيف . . وذلك بنحو من ثالمائة وثلاثين مليونا . هذا على تقدير أن حسلمي الصين عشرون مليونا فقط . أما إذا ثبت أنهم خمسون مليونا فيكون المسلمون ٣٦٣ مليون نسمة ، وتفصيلها هكذا : الجزيرة المربية ١٢ مايونا ، سورية ٣ ملايين وفلسطين وشرقي الأردن مليون، والعراق ثلاثة ملايين ونصف ، وتركيا أر بعة عشر مليونا ، و إيران عشرة ملايين ، وأفغانستان تسعة ملايين ، والهند الإنجليزية أنمانية وسبعون مليونا، والصين عشرون مليونا، وسيام نصف مليون، والروسية الأسيوية خمسة وعشرون مليونا فهذه ٢٧٦ مليونا في آسيا ، والروسية الأوربية قازان والقريم أر بعة ملايين ، ولتوانيا وبولونيا عشرون ألف نسمة ويوغسلافيا مايون ومائنان وخمسون ألفاء والحجر ثلاثة آلاف، بورومانيا مائتان وخمسون ألفا ، و بلغار ية نصف مليون ، و بلاد اليونان مائة ألف ، وألبانيا تسعمائة ألف ، فهســـذه سبعة ملايين واللالة وعشرون ألفا .

« ومصر مع سودانها ۱۸ مليونا وطرابلس سبعائة ألف ، وتونس مليونان ، والجزائر خمسة ملايين ومراكش تمانية ملايين ، والصحراء الكبرى ثلاثة ملايين ، والحالا

والصومال ستة ملايين ، وشرقى إفريقيا سر زنجبار وسواحلها ودار السلام بستة ملايين ، والكونغو والأوغندة مليون ، والإداموا والسكرون مليونان ، وغينيا وفوتاجاون مليون ، والسنغال مليون ، وسلطنة سوكوتو خسة ملايين، و برنو خسة ملايين، وواداى خسة ملايين وكانم مائة ألف فهذه ثلاثة وثمانون مليونا فى أفريقية ، والمستعمرات الهولندية أربعة وستون مليونا ، والفليبين مليونان بهذه ستة وستون مليونا فى البحر المحيط الباسفيك . فيسكون جملة المسلمين ثلاثمائة وثلاثة وعشرين ألفا وثلاثين مليونا . أما إن صح أن المسلمين فى الصين خسون مليونا فيكون الجميع ثلثمائة وثلاثة وستين مليونا هذا المسين خسون مليونا فيكون الجميع ثلثمائة وثلاثة وستين مليونا هذا المسلمين .

ومن المحقق بعد مراجعة هذه التقديرات أن العدد الذي أثبته الأمير شكيب أرسلان في تعليقاته ينقص عن العدد الصحيح بكثير لأن المقارنة بين تقديراته عند كتابة تعليقاته و بين الواقع في الوقت الحاضر ممكنة على وجه الرجحان إن لم نقل على وجه اليقين . فالمسلمون في الباكستان والهند يزيدون على مائة مليون، والمسلمون في أندونيسية وسأثر البلاد التي كانت تابعة لهولندة بقار بون هذا العدد ، وفي وادى النيل مايزيد على ثلاثين مليونا عدا غيرهم من المتوسطين بين الوادى وشواطىء البحر الأحمر ، وأبناء البلاد العربية في التارة الآسيوية وشواطىء البحر على ذلك التقدير بنحو عشرة ملايين ، فلا مبالغة إذا يزيدون اليوم على ذلك التقدير بنحو عشرة ملايين ، فلا مبالغة إذا

قدرنا عدد المسلمين اليوم في العالم بأربعائة وخمسين مليوناً وأيقنا على الدوام بأن عددهم يزيد في كل حقبة على كل تقدير أوربى يذبعه الساسة والباحثون في شئون الدعوات الدينية ، وأن زيادة هذا العدد مستمرة يقابلها أولئك الساسة والباحثون بالحذر و يذكرونها منذرين لأقوامهم بما يستفزهم إلى الحيطة ومقاومة هذا الازدياد المستمر حيث. تستطاع المقاومة في الخفاء وفي العلانية إن لم يكن لهم بد منها.

ونرجع إلى أديان الدعوة لنقول إن الإحصاءات الحديثة تحصرها في ثلاثة أديان كبرى : وهي البوذيه وعدة أتباعها على قولهم خمسائة وعشرون مليوناً ، والمسيحية وعدة أتباعها خمسائة مليون . والإسلام ويختلفون في عدة أتباعه بين ثائمائة مليون على التقدير الأقل وأربعائة مليون أو يزيدون على التقدير الراجح الموافق لأحدث الإحصاءات .

أما البوذية فلا ننظر إليها بكثير ولا قليل من الحذر ، لأن دعوتها محصورة فيها لتحويل أتباعها من النحل البرهمية الأخرى بوسائل التعليم التي قلما يبلغ متناولها الألوف فضلا عن الملايين ، ولم يحدث في تاريخها القريب أنها حولت إليها أناساً من أبناء الديانات الكبرى. بل حدث أحيانا كثيرة أن أتباعها يتحولون عنها إلى الإسلام أوالمسيحية أو الجانية التي تلغى تعدد الطبقات وتناسب التفكير العصرى في أطوار السياسة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والأقوام والأقوام والأقوام والأقوام والأقوام والأقوام والأقوام والمناسبة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والمناسبة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والمناسبة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والمناسبة والمناسبة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والمناسبة والمناسبة والاجتاع وفى العلاقات الدولية بين الشعوب والأقوام والمناسبة والاجتاع وفي العلاقات الدولية بين الشعوب والمناسبة وليناسبة والمناسبة والمن

أما نظرة الحذر فهى ديدن المشتغلين بالتبشير والاستعمار كلا نظروا إلى شيوع الدعوة الإسلامية وسهولة انتشارها بالإقناع والقدوة مع اطراد عدد المسلمين في الزيادة بازدياد النسل من حقبة إلى حقبة ، كا يرى من الفارق بين عدد المسلمين في أواخر القرن التاسع عشر وعدهم في منتصف هذا القرن العشرين .

وإذا خصصنا المبشرين والمستعمرين بالذكر في نظرتهم إلى أديان الدعوة وإلى الدين الإسلامي منها على التخصيص فلا ينبغي أن ننسي أوائك الباحثين في حقائق الدعوات الدينية على التعميم ، فإنهم لو أخلصوا البحث للعلم والحقيقة لما فاتهم عند المقابلة بين أديان الدعوة والأديان المقفلة المحدودة أن يقرروا النتيجة العلمية التي يخلصون إليها من مباحثهم جلية واضحة لا تخفي على طالبها ، ولكنهم لايطلبونها ولايستريحون إليها، لأنها تبشرهم أن انتقال الأديان من المال العنصرية إلى مثل الدعوة ظاهرة تدل على الانتقال من العقائد الجنرافية المحلية إلى عقائد الضمير الانساني وعقائد التنزيه والتوحيد ، وأن الاسلام قد ارتفع بالضمير والتوحيد إلى أعلى مرتقاها بما يهدى إليه في العقيدة الالهية وفي رسالة النبوة وفي الإيمان برشد الضمير الانساني الذي يسأل عن عمله ولا يحمل وازرة غير وزره ، وليس فهم التطور في أديان الدعوة على هذا الوجه مطلباً يسعى إليه من يريدون أن يعالوا شيوع

الاسلام فلا يستريحون إلى علة غير مايزعمونه في موافقته للأم المتخلفة، ولولا أنها علة تريحهم وتلائمهم لسكان أقرب منها إلى مشاهدات الحسر فضلا عن تفكير العقل أن الاسلام حقيق بالانتشار والاقتناع لأنه خاتمة التطور في أديان الدعوة وفي أحوال العالم الانساني بعد أن بلغ إلى مرحلة الوحدة الانسانية ومرتبة الهداية المطلقة المتحررة من حدود الأقاليم والأنساب.

### الشرق الأوسّط في العيصرالابسلامي

#### لمؤلفه سدنى فيشر Sydney Fisher

كتاب فى نحو سبعائة صفحة ، موضوعه تاريخ بلاد الشرق الأوسط وتاريخ العوامل الفعالة التى يرجع إليها تطور الشعوب والحوادث فى هذه البلاد ، وأولها الإسلام .

ومؤلف الكتاب هو الدكتور سدنى فيشر أستاذ التاريخ بجامعة (أهيو) الأمريكية وصاحب الدراسات المتعددة في شئون البلادالشرقية التي يدين الأكثرون من أبنائها بالديانة الإسلامية .

وبدل أسلوبه في عرض الآراء والوقائع على تورع عن العصبية واجتناب للتشهير . فهو يروى ما يفهمه من المصادر المتناقضة و يحاول أن يجردها من نزعات الأهواء ودسائس الأحقاد المذهبية والقومية ، و إذا وقع في الخطأ المتواتر فإنما يقع فيه لأنه في حكم الحقائق المجمع عليها بين المؤرخين ، فلا بنساق إلى الخطأ حبا لترديده ومرضاة لشهوة من شهوات الحفيظة في نفسه ، ومعظم أخطائه من قبيل المطاوعة لحركة التواتر المطبق الذي يحتاج إلى الجهد الجهيد لمقاومته ، وربما شق عليه هذا الجهد الجهيد فلم يتكلف له ماهو أهله من الصبر والدأب والارتفاع

والتاريخ فوق حجاب الحوائل التي تغطى ما رواءها من الأسانيد البينة ، و إمها لبينة جدا لو استطاع الناظر إلى تلك الحوائل أن يتخذ له منفذاً منها إلى الحقيقة .

يقول في كلام، على صفة الإله: إن الوحدانية للنزهة هي أجل مطالب الإيمان عند النبي عليه السلام، و يوصف الإله مع الوحدانية بصفات العلم المحيط والقدرة المحيطة والرحمة والكرم والغفران.

ولا يستطرد المؤلف إلى شرح الصفات الإلهية قبل أن يقول: إن توكيد صفات البأس والجبروت في كتاب الإسلام إنما تقدم في أوائل الدعوة التي واجه بها النبي جماعة الكفار الملحدين من الملا المكل المتعلى المتعلى بالجاه والعزة ، ولكن المسلم يعلم من صفات الله أبه واسع الرحمة ، وأنه أقرب إلى الإنسان من حبل وريده ، وأنه هو نور السموات والأرض ، وهي الصفة التي بثت عقائد « الصوفية » بين المسلمين وكان لها أبعد الأثرفي اجتذاب العقول إلى معانيه الخفية .

و يقول المؤلف كما يقول غيره من كتاب العصر الغربيين : إن القرآن « صوت حي » ، يروع فؤاد العربي وتزداد روعته حين يتلى عليه بصوت مسموع ، ولكنه لا يفهم هذه الروعة كما لم يفهمها زملاؤه الذين سبقوه إلى الاعتراف ببلاغة القرآن . اعتماداً على أثره البليغ في . وقلوب قرائه وسامعيه، ثم يقفون عند تقرير هذه البلاغة بشهادة السماع .

و بمد بيان مجمل عن بلاغة القرآن وأحسكامه وعباداته يضيف المؤلف بيانا آخر في مثل هـ ذا الإجمال عن الفضائل الإسلامية التي احتواها الكتاب فيقول ما فحواه : إنه كتاب تربية وتثقيف ، وليس كل ما فيه كلاما عن الفرائض والشعائر ، و إن الفضائل التي يحث عليها المسامين من أجمل الفضائل وأرجحهافي موازين الأخلاق، وتتجلي هداية الكتاب في نواهيه كما تتجلي في أوامره فلا يجوز للمسلم أرب يشرب الخر ولا أن يقاس ولا أن يعتدى ولا أن يستسلم للترف والرذيلة ثم يختم كلانه قائلا : « إننا إذا نظر نا إلى مجال الإسلام الواسع في شئون العقائد الدينية والواجبات الدينية والفضائل الدينية لم يكن في وسعأحد إلا أن يعتبر محمدا -- عليه السلام -- نبيا مفلحا جدا ومصلحا موفقا ، لأنهكا قال بعض الكتاب وجدمكة بلدة مادية تجارية تغلب عليها شهوة الكسب المباح وغير المباح ويمتلىء فراغ أهلها بمعاقرة الخمر والمقامرة والفحشاء، ويعامل فيها الأرامل واليتمامي وسائر الضعفاء كأنهم من سقط المتاع ، فإذا بمحمد \_ عليه السلام \_ وهو فقير من كل ما يعتز به الملاء قد جاءهم بالهداية إلى الله و إلى سبل الخلاص وغير مقاييس الأخلاق والآداب في أرجاء البلاد العربية ».

\* \* \*

الكتب التى فى موضوعه . من مجاراة العرف و إحتجام العقول عن اختراق الحبجب المتكاثفة مع الزمن حتى لا يحسب أحد أنه بحاجة إلى اختراقها ، ولعله لا يرتاب فى قدرته على اختراقها لو أنه قد خطر له أنها تستر وراءها ما هو حقيق بالنفاذ إليه .

وشفيع المؤلف في هذا الكسل، أو هذا الاستسلام العقلى، أنه ينساق إلى تلك الأخطاء المتواترة في كلامه على المسيحية وعلى الإسلام بغير تفرقة بين ديانته التي يؤمن بها والديانة التي يفهمها من مصادره الغربية أو مصادرها الشرقية الميسرة للغربيين.

يقول بعد الإشارة إلى بعض المشابهات بين آيات القرآن وآيات الزبور على حسب فهمه « والواقع أن اليهودية وفرعيها المنبئقين منها المسيحية والاسلام ـ مشتركات في كثير من الأمور و إن كان معظم التشابه في العبارة دون الجوهر والمعنى » .

هذا النطأ المتواتر هو الذي يعنينا في هذا المقال من موضوعات ذلك الكتاب، لأنه واجب التصحيح، وسهل التصحيح، مع إطباقه على أذهان المؤرخين الغربيين ذلك الاطباق الذي يوشك أن يشل تلك الأذهان عن الحركة المهيأة لها في غير هذا الموضع.

وأساس الخطأكاه اعتقادهم أن اليهود هم مصدر العقائد الدينية التي احتوتها التوراة ، وأنهم هم الذين تلقوا وحيها لأول مرة من

أنبيائهم غير مسبوقين إليها فيما سلف ... وقد سلف قبلهم ، وفى عهود أنبيائهم ،كثير من الرسالات والعقائد مذكورة أو ملحوظة فى القرآن الكريم وليس لها ذكر فى أسفار النوراة .

والأمر لا يحتاج إلى عناء لإظهار وجوه الخطأ فيه ، فإن مراجعة التوراة أيسر مراجعة ترينا أن اليهود تلقوا أهم العقائد الكونية وأهم التعاليم الشرعية ممن تقدم أنبياءهم فى الزمن ، بلمن الشعوب التى عاشوا بينها وكان فيها أناس من أتباع الرسل الأقدمين .

فإلى أى نبى من أنبياء بنى إسرائيل بسند اليهود عقائدهم فى سفر التكوين وهو جماع عقائدهم السكونية ؟

إن التوراة الباقية اليوم تبتدئ بسفر التكوين ولا تسنده إلى أحد من أنبياء بنى إسرائيل، ولا حاجسة بعد ذلك إلى القول بأن عقائده سابقة للنبوءات الإسرائيلية وأن اليهود تعلموه من حيث يستطيع كل من شاء أن يتعلمه أو ينقله عن مصادره الأولى، سواء كانت من وحى الأنبياء الأسبقين أو من تراث الشعوب الموروث عن الأسلاف.

وتأتى أسفار الشريمة بعد سفر النكوين وليس منها ماهو مسند إلى نبى قبل موسى عليه السلام،ولكننا نقرأ فى هذه الأسفار أن الكليم كان يتعلم التبليغ من نبى عربى تسميه التوراة يثرون ، فيقول الإصحاح الرابع من سفر الخروج إنه : « رجع إلى يثرون وقال له : أنا أذهب

وأرجع إلى إخوتى فى مصر » .

ويقول الإسحاح الثانى عشر إن ينرون كان يصلى ببنى إسراييل فى عهد موسى ومنهم أخوه هرون: « وإن ينرون أخذ محرقة وذبائح لله وجاء هرون وجميع شيوخ إسرائيل ليأكلوا طعاما مع حمى موسى أمام الله » ... فقد كان ينرون – إذن – يقرب القرابين ، ويقيم الشام ويدعو الله بدعائه الذى دان به قبسل بعثة الكليم ، ويقبعه موسى وهارون وشيوخ إسرائيل وصفوة الشعب الإسرائيلي أجمعين .

فأعجب العجب بعد ذلك أن يقرأ للؤرخون هذا في كتب التوراة ثم يلج بهم الإصرار على أصالة اليهودية . واعتبار المسيحية والإسلام فرعين من هذه الشجرة لا ينبتان على غير جذورها ، وهي كارأينا فرع من أصل قديم بل من عدة أصول .

على أننا نرجع إلى العقائد الإسلامية فلا نرى بينها عقيدة واحدة تتفرع على عقائد اليهود ، كما دانوا بها من قبل ويدينون بها إلى هذه الأيام .

وليس أبعد من الفارق بين العقائد الإسلامية والعقائد اليهودية كما تناقلوها عن التوراة والتلمود في كل أصل من أصول الإيمان : عن الله أو عن النبوة أو عن الحساب والعقاب.

إن الله عند بني إسرائيل إله قبيلة واحدة يختصها بحظوته ، ولسكن

الله فى الإسلام هو إله الخلق أجمعين لا يفضل أحداً منهم على أحد بغير التقوى والصلاح .

وإن النبوة عند بنى إسرائيل صناعة خوارق وكشف عن الخفايا والمفقودات، ولسكن النبوة فى الإسلام رسالة هداية وتعليم، وبلاغ إلى العقل والضمير، يقنع الناس بالبينات والآيات ولا يجعل الإقناع موكولا إلى النهويل بالخوارق والمعجزات.

وإن الحساب عند بنى إسرائيل يأخذ الأبناء بذنب الآباء ويلحق الجزاء بالخلف البعيد انتقاماً من جنايات الأجداد والأسلاف، ولكن الحساب فى الإسلام لا يأخذ إنساناً مجريرة إنسان ولا تزر وازرة وزر أخرى.

وليس في الإسلام سلطان للمعبد وكهانه على العباد الذين يصلون إليه في كل مكان تحت السماء و يعلمون أنهم أينا كانوا فتم وجه الله ، ولكن « الهيكل » في اليهودية هو الذي يتقبل القربان من عباده فلا يحسب لهم قربان بغير وساطة السكهان والأحبار .

فكيف تكون هذه العقائد فرعا على تلك الشجرة وهى تخالفها تلك المخالفة فى أصول الديانة وحقائق الإيمان بالربو بية والنبوة وموازين الحساب والتكليف وحرمات العبادة والتقديس 13

إن جاز التشبيه بالأصول والفروع فقد يجوز أن يقال إن الإسلام

شجرة أخرى تحمل النمرات التي حملتها اليهودية بعد تهذيب وتجويد، و إن تمرات الشجرة الإسمالامية لا تحملها تلك الشجرة، ولا يتأتى أن تحل فيها محل الفروع من الجذور.

ولكن لا يجوز أن يقال إن اليهودية كانت جذرا أصيلا للمقائد الإسلامية ولوكانت هي المصدر الوحيد للمقائد المشتركة بين الديانتين ، فإذا علمنا أنها قد تفرعت على ما تقدمها ولم تكن جذرا لما تلاها فلا ندرى ماهو وجه التأصيل هنا والتفريع بأى معنى من معانى الأصول أو معانى الفروع .

وهذه هى طبيعة الأخطاء المتواترة فى بقائها و إطباقها على العقول، وهي كذلك طبيعتها فى سهولة الاهتداء إلى موضع الشبهة منها إذا أعيدت إلى طبقتها الأولى، ولا داعية إلى الإمعان فى العودة إلى ما هو أبعد من الصفحات الأولى فى أسفار التوراة.

إن المؤرخ الغربى ، وهو على اعتقاده الدينى ، لا يطالب بإيمان المسلم فيما اعتقد من ربو بية أو نبوة أو تكليف ، ولكنه مطالب عند البحث في التطور الطبيعي أن يمسك عليه عقله وأن يترفع به عن قبول الباطل البين في جلائل المسائل ، وهي مسألة العقيدة والإيمان .

وليس من الحلال في شرعة العقل ، كاثناً ما كان دين العاقل ، أن يقيم الشجرة الباسقة على منبت الفرع المبتور .

### الشرق الأدنى الابسشيلامى

أشرفت على تنسيق هذا الكتاب وتوزيع موضوعاته جامعة « تورنتو » بكندا ، وأصدرته ملحقا لحجاتها الربعية ، أي التي تصدر أربع مرات في السنة ، وعمدت في كتابته إلى ثمانية من علماء الإسلاميات يحاضرون طلبة الجامعات في مسائل الشرق الإسلامية ، ومنهم سير هاملتون جب المستشرق المعروف وعضو مجمع اللغة العربية بالقاهرة ، والأستاذ فيضي الذي كان سفيراً للهند بالقاهرة ووكيلا لجامعة جامو وكشمير ، والأستاذ مأنجو رئيس القسم التركى بدار الإذاءة البريطاني ، والأستاذ بكنجهام عميد الدراسات الإسلامية بجامعة مانشستر ، والأستاذ نيازي بركيز عضو معهد الدراسات الإسلامية بجامعة ماكجيل ، والأستاذ سافور الذي يحاضر طلاب جامعة لمندن باللغة الفارسية في الشئون الإفريقية والشرقية . والأستاذ و يَكْنز مؤلف كتاب ( ابن سينا العسالم والفيلسوف ) والأستاذ كاشا بجامعة أدنبره .

ومن بحوث، هذه الجموعة بحث تسكلم فيه الدكتور فيضي ع

جوهر التماليم الإسلامية كما بسطها الشاعر الفيلسوف محمد إقبال والوزير العالم أبو الحكلام آزاد ، وخلاصة هذا البحث أن رسالة محمد إقبال تقوم على إحياء سنن الإسلام «الفعال» واجتناب الصوفية «السلبية» التي شاعت بين المسلمين في عصور التخلف والجمود ، وأن حكمة الإسلام جيماً تتلخص في «الفاتحه» كما فسرها أبو الحكلام آزاد ، لأنها خلاصة الإيمان بالربوبية والهداية والأدب القويم والتبعة التي يناط بها الثواب والعقاب في يوم الدين .

وبحث آخر من بحوث المجموعة يعرض للدعوة الغربية في الأمة التركية ويشرح الفرق بين المتعارفين في حركة « الاستغراب » وبين القائلين باقتباس الحضارة الغربية مع الترفق والاعتدال ، ويكاد الباحث أن يرد هذا الفرق إلى مدلول كلة « ملة » عند الحزبين فإنها تشمل معنى الدين عند المتحفظين في اقتباس الحضارة الغربية ولا تفيد غير معنى الوطن أو الأمة عند أنصار « التغرب » المطلق من القيود والتحفظ والاعتدال .

وبلى ذلك بحثان عن الأدب التركى الحديث ولاسيما أدب القصة ، وعن الأدب الفارسى الحديث ولاسيما أدب الشعر ، وبقترن به بحث آخر عن البلاد الفارسية عامة منذ إعلان الدستور وقيام الحكومة النيابية .

وقد خصصت مجلة الجامعة بحثاً من هذه البحوث للأدب العربى الحديث ، انتهى كاتبه إلى المسائل الدينية التى توفر عليها بعض الأدباء المحدثين ، فكان من رأيه أنها لدل على تجدد الثقة بالنفس بين كتاب العرب المسلمين ، وليست لها صبغة الشعائر والعبادات .

أما البحث الشامل للوجهة العامة بين أطراف الشرق العربي الإسلامي من جميع نواحيه فهو الموضوع الذي قدمت به المجموعة وعهد به إلى السير هاملتون جب فوفاه حقه من الدراسة العلمية مع التزام الحيدة الواجبة في المسائل السياسية ، وتنجلي هذه الحيدة من تعليق الكاتب على آراء الساسة الفربيين وجلة المفكرين الاجتماعيين التي يصورون بها «حالة» الشرق الإسلامي بعد استقلال شعو به عن سيطرة الدول الفربية ثم يبنون عليها تقديرهم لمصير هذا الشرق كما يتصورونه أو يتمثلونه .

فالسير هاملتون جب يرى أن الساسة الغربيين يعتبرون هذه الحالة حالة فراغ ينتظر الامتلاء Vacuum كأنهم يحسبون أن خروج دولة من أحد الأقطار الشرقية يتبعه دخول دولة أخرى أو يظل ذلك القطر « فارغا » لا يستطيع أبناؤه أن يملأ وه بنظام يعوضه من النظام الأوربي المفقود.

وبما يدعو الساسة الغربيين إلى هذا التفسكير شيوع الاعتقاد

جين مراقبي الأخوال في البلاد الشرقية بانقضاء العهد الذي كان الإسلام فيه «قوة فعالة» في تكوين النظم الاجتماعية والسياسية ، باعتباره «قسطاسا» مرعيا في الشعائر المعمول بها والفرائض المتبعة والعادات السارية في شئون المعيشة اليومية .

يقول السير هاملتون: إن هدذا التفكير لا يطابق الواقع ؟ لأن السلم هو المسلم على صبغة يصبغه بها الأجانب عنه حسبا يتصورونه من شعائره وفر ائضه وعاداته ، ولا يصح أن نفهم أن المسلمين ابتعدوا عن حظيرة الإسلام وهم أنفسهم يشعرون بأنهم مسلمون يغارون على العقيدة ويريدون البقاء في حظيرة هذه العقيدة.

يقول: وليس بين البلاد الإسلامية بلد أعلن عن رغبته الصريحة في الاستغراب أو « التغرب » باستثناء البلاد التركية ، ولكن البلاد التركية أيضاً لا تعلن هذه الرغبة اليوم بتلك الثقة التي أعربت عنها منذ عشرين سنة ، وفيا عدا هذا الاستثناء الضعيف يغلب على أبناء العصر من المسلمين الذين ينقمون على مساوئ العصر الحاضر أن يحملوا الغرب أوزار هذه المساوىء ولا يعلقوا آمالهم في الإصلاح بمشابهة الغرب والاقتداء بأنمه في جملة أحوالها .

وقد تابع الكاتب مراحل التطور منذ مأنة وخمسين سنة فقال

إن الأم الإسلامية — منذ ثلاثه أجيال — مرت بمرحلتين قبل: المرحلة الأخيرة ، وهي المرحلة الحاضرة .

فالصدمة الأولى زعزت دعائم التقاليد الغابرة ، فانقضت المرحلة الأولى بانقضائها وخلفتها مرحلة النظم الغربية المستعارة ، إلى أن ظهر فشلها فانقصت هي أيضًا بانقضاء عهد الأموال الأجنبية .

واليوم يعود الشرق الإسلامى إلى موارده ويقيم مجتمعاته على الأسس التي تنجح المشروعات الشعبية في إقامتها وتدعيمها ، ولا غنى عن خبرة الصناعة والإدارة ومعونة المثقفين والمستنبرين لتوطيد المشروعات الشعبية .

فالمجتمع الجديد مجتمع غير المجتمع الذي استقر زمنا في أيدى حكام القرنالثامن عشر ، وغير المجتمع الذي استقر زمنا بمسونة «رأس المال» من الخارج وحاول القائمون به أن يؤسسوه على قواعد النظم الأوربية المحديثة . ويتميز هذا المجتمع الجديد بظهور قوة اجتماعية غير قوة السادة حكام القرن الثامن عشر وغير قوة خلفائهم الذين حاولوا أن ينقلوا إلى الشرق نظم الغرب وأنماطه الحكومية .

هذه القوة الجديدة لا تنزع إلى التخلص من ديانتها كم تفهمها وتشعر بها على الرغم من ظنون الأجانب الذين يقيسون غيرة المسلم عقياس الشعائر و « الطقوس » المرعية ، فإذا استدعى العصر الحاضر

تغييراً فى ممادى، المجتمع فإنما هو التغيير الضرورى الذى تفرضه طبيعة العصر ويؤدى إليه اشتراك خبراء الصناعة والاقتصاد، والتعاون بين. هؤلاء الخبراء وبين المستنبرين المكفاة لتوجيه الأعمال والاضطلاع بمطالب الحياة الحديثة، ويختم السير هاملتون جب بحثه الموجز بهذه العبارة التى نترجمها بحروفها:

قال: « إننى لا أرى أية علامة فى الشرق الأوسط على احتمال. قريب لقيام دولة شيوعية · أو قيام دولة ديمقراطية من طراز أية دولة غربية ، ولابد لكل هيئة من هيئات الحكم فى العالم العربى يراد لها الاستقرار المعقول أن تجمع بين إرضاء الشعور العربى والشعور الإسلامي في وقت واحد » ·

## الابسلام في افريقت اليشرقية

ألف هذا الكثيب الدكتور ليندون هاريس علم من أعلام التبشير في القارة الإفريقية ، وقصره على البعث في أحوال الإسلام وللسلمين بين أهل زنجبار و بمبا وتنجنيقا وما جاورهامن بلادالسواحل الإفريقية ، وجمع فيه معلومات متفرقة يتحرى في بعضها الدقة العلمية والمطابقة للمشاهدات الواقعة ، لأنه يريد بها إطلاع العاملين في التبشير على حقيقة للوقف للاستعداد لها بمايصلح لها من العدة الكافية والوسيلة المجدية ، ولا يملك في بعضها الآخر أن يتجرد من آرائه وأهوائه كما تعرض لشرح العقائد الإسلامية وتفسير الحوادث التاريخية ومآثر المسلمين في العالم كله وفي تلك البلاد على التخصيص فهو فيا عرض له من هذه الأمور مصطبغ بصبغته التبشيرية على الرغم منه أو باختياره ورضاه ، مطاوعة لغايته وهواه .

بدأ معلوماته باقتباس كلة الحسكيم الانجليزى صمويل جونسون التى يقول فيها: « إن المسيحية والإسلام في عالم العقيدة هما الديانتان الجديرتان بالعناية ، وكل ما عداها فهو بربرية ».

وعقب على هذه السكلمة فقال: إن وصف البربرية شديد بالنسبة إلى الديانات الأخرى التي كشفت حقائقها بعدعصر الدكتور جونسون. ولكنه استرسل في وصف الإسلام ليقول: إنه الديانة الوحيدة التي تعد على الدوام « تحديا » أو مناجزة لجهود التبشير والمبشرين ، ثم مضى يسرد المعلومات التي تطابق الواقع أحيانا وتناقضه أحيانا ونجتزىء منها بالمهم من وجهة النظر الإسلامية في السطور التالية.

يقول الذكتور ليندون هاريس \_ بعد ذلك التمهيد \_ بصريح العبارة: إن جهود التبشير بين المسلمين في إفريقية الشرقية عقيمة لاتؤذن بالنجاح المضمون ، و إن نتيجتها كلمها إلى اليوم عدم (NII) ولا يرجى أن تتغير هذه الحالة بغير جهود متواصلة يطول. بها المطال .

و يخرج من هذه النتيجة بنقرير الواقع المكن من أعمال التبشير ، ويخرج من هذه النتيجة بنقرير الواقع المكن من أعمال التبشير ، فإن الجهود في الوجية لا تذهب سدى ولا يزال الأمل في نجاحها مفتح الأبواب لمن يحسنون الوصول إليها ، وإن كانت هذه الأبواب مفتحة للمبشرين وللعاملين على نشر الدعوة الدينية من المسلمين ، ومفتحة كذلك للمسلمين الذين يستميلون الوطنيين إلى ديا نتهم بغير دعوة منتظمة .

ويذكر الدكتور ليندون عقبات الدعوتين بين القبائل الوطنية التي تحكم على الغرباء بالسمعة العامة بين سابقة ولاحقة .

فالمسلمون بشيع عنهم - أو بشاع عنهم - أنهم هم وحده المستولون عن أعمال النخاسة في العصور الماضية ، ولا يذكر المؤلف شيئًا عن النخاسة في إفريقية الغربية ، وهي تدل بآ ثارها على الفارق بين النخاسة المنسوبة إلى تجار العرب وغيرهم من الآسيوبين ، وبين النخاسة الأوربية الأمريكية التي نقلت السود إلى العالم الجديد، وعدتهم الآن هناك لا تقل عن ستة عشر مليونا من الرجال والنساء ، وهم أضعاف الأرقاء السود الذين نقلوا من بلادهم الآسيوية في عدة قرون .

أما التبشير المسيحى فالدكتور ليندون يقول عن السمة العمامة التي تموقه: إن الوطنيين يقرنون بين الرجل الأبيض والمستعمر و بين ديانته وديانة المبشرين، وإن جماعات التبشير تحسن صنعاً إذا اتخذت في السياسة مسلكا بعزل فكرة التبشير عن فكرة الإستعار في عقطه أبناء البلاد أصلا،

و يرى المؤلف من أعمال الدعوتين أن القرآن السكريم ترجم إلى اللغة السواحليه ترجمتين : أحدها بقلم كاتون ديل المبشر (سنة ١٩٠٣) لم يقبل عليها أحد من الوثنيين وكاد أن ينفرد المسلمون باقتنائها ،و إن كانوا لا يعولون عليها .

٧٨

والنرجمة الأخرى نقلها « الأحمديون » الهنود وحشوها بالبحوث الفقهيه ( اللاهوتية ) التي لا يطيقها أبناء البلاد الأصلاء ، و يرتضيها المسلمون أهل السنة من قراء الكتاب باللغة العربية .

و يتطرف المؤلف في هذا السياق إلى الشيع الإسلامية فيروى كلمة للشاعر محمد إقبال ينعى فيها على المسلمين في بلاده أنهم أصبحوا كالبراهمة في تعدد الشيع والميانيات .

ومن المشاهدات التي يرددها المؤلف أن أثر المسلمين في بلاد العرب الجنوبية أظهر من أثر إخوائهم الذين ينتمون إلى سائر الأقطار الآسيوية، ويستدل على ذلك بعدد الإفريقيين الذين يقبلون على مساجد هؤلاء وهؤلاء، و بالصلات الاجماعية التي تنعقد بين كل من الفريقين و بين الإفريقيين السواحليين وغير السواحليين الذين بدينون بالإسلام، فإن أبناء البلاد الأصلاء بأنسون إلى الجالية العربية عندهم منذ عهد بعيد.

ولا يحاول المؤلف أن يطمس الفارق بين أثر العرب وأثر يبين الأسبقين إلى استعار إفريقية الشرقية ، فإنه يقرر أن البرتغاليين قضوا فيها نحو مائتي سنه لم يتركوا بعدها أثراً من آثار للحضارة النافعة ، ولم يعقبوا بعدهم غير ذكرى الخراب الذي حل على أيديهم بالمعاهدوالمعابد الإسلامية، ولم يزالوا حيثًا نزلوا يخربون وينهبون

حتى استغاث السواحليون بالإمام سعيد صاحب عمان ، وهو والد سعيد الأول ــ أول سلطان تولى من هذه الأسرة حكم زنجبار .

أما العرب الذين انتقلوا إلى السواحل فإنهم نقلوا إليها الكتابة والعارة وأدوات الحضارة وطبعوها بطابعهم فى كثير من أحسوال المعيشة.

ويتساءل المؤلف عن المستقبل فيقول . ماذا عند العرب يعطونه الإفريقيين بعد اليوم وماذا عند الأوربيين ؟

ثم يجيب قائلا: إن الأوربيين يعطون المدارس والمستشفيات والمرافق العصرية وبرجعون على العرب بمدارسهم التي تعد الطالب الوطني لأعمال الحياة العامة والخاصة في العصر الحديث ، ولكن المدارس العربيه ينحصر عملها في تحفيظ القرآن وتعليم الهجاء والمطالعة الأولية ولا تصحب هذه المدارس \_ أو المكاتب \_ أعمال أخرى من قبيل أعمال الخدمة الاجتاعية التي ينشئها الغربيون ، إلا قليلا من للعونة وقوم بها أهل الخير هذا وهناك من قبيل الصدقة والاحسان .

يقول: « إن الاقبال على التعليم الحديث وفقا للبرامج الأوسى يقبل عليه المسيحيون والمسلمون على السواء ، وقد كان المسيحيون. يدخلون أبناءهم مدارس المبشرين ويؤثر المسلمون لأسباب دينيه أن يعلموا أبناءهم في المدارس الحكومية ، ولكن هذه المدارس مبمثرة.

متباعدة بين أطراف البلاد الداخلية ، وأكثر التعليم على البرنامج الغربي تتولاه مدارس التبشير » .

ثم يقول: « إلا أن مدارس السواحل الإسلامية التي تشرف عليها الحسكومة تقارن بأفضل المدارس التي يديرها للبشرون، ويقبل عليها أبناء الهنود والعرب، مع اتجاه الرغبة أخيراً إلى نشر التعليم العصرى وقيام الطائفة الإسماعيلية على الأكثر ببناء المدارس لنشر هذا التعليم، وقد تم بناء بحو خمسين مدرسة على البرناميج الحديث منها ثلاث مدارس ثانوية نشأت كلما بعد الحرب العالمية الثانية».

ويوازن المؤلف بين الوسائل فيرى أن وسائل الإسلام أقل من وسائل المبشرين ، ولحكنه قدم الذلك بتردده فى الحم على المستقبل فقال : « إنه ليس فى الوسع أن ينبىء أحد بمصير الأمور فى بلاذ تتوالى فيها المفاجآت على غير انتظار ، فلا يبعد أن يميل رقاص الساعة كرة أخرى إلى جانب الإسلام ؛ لأنه عامل من العوامل الحاضرة أمدا فى هذه البلاد » .

وعند المؤلف أن المؤثرات المعنوية تتقابل فى نفوس المسلمين فتعطيهم من جانب عوضا مما تسابهم من الجانب الآخر ، ولا يابث المسلم أن يستكين شعوراً منه بالفارق بينه وبين الغربيين فى الزمن الحديث حتى تثوب إليه العزة فخرا بماضى الإسلام العربق ، وأن هذا

الفخر \_ كما يقول المؤلف ... لعامل مهم جداً في هذا الموقع من بلاد العسالم ، إذ ليس للافريقي تاريخ يذكره ويفخر به قبل أجيال معدودات .

و يخلص المؤلف من ذكريات المساخى ونبوءات المستقبل إلى خطة برى أنها كفيلة بإتمام جهود المبشرين الأوربيين التى يعجرون عنها في موقف المقابلة بين التراث الإسلامي العريق والتراث الإفريق الحديث ، فإن المبشر الأوربي قليل الجدوى في هذا المجال ، ولسكن جدواه القريبة إنما تنتظر من المبشرين أبناء البلاد الأصلاء الذين تحولوا عن عقائدهم الأولى على أيدى بعثات التبشير منذ سنين . فإنهم أحرى أن يقابلوا الدعوة الإسلامية بشعورهم الوطني الديني ، فيؤدون هنا عملا لا ينتظر من المبشرين البيس .

قال : « إن ابن القبيلة الإفريق يلمح نظافة المسلم شخصا وبزة كا يلمح المكانة التي يكسبها بأدب ( الحشمة ) الاجتاعية وتنعلق مكانة الرجل الإفريق بهذه الحشمة المصطلح عليها ، وهي مكانة ذات شأن حيث يعيش الناس على مرأى بعضهم من بعض في حيزهم المحدود ، فلا جرم أن يعتز المسلم بهذه الحشمة فوق اعتزازه بكل شيء ؛ لأنها مقياس خلقه وحياته ، وبها يستدعي المناظرة ومحاولة التشبه به من أبناء البلاد الأصلاء » .

ثم ختم الرسالة ملحاً على التنبيه إلى « المناجزة المتحدية » من قبل الإسلام ، مهيباً بأنصار التبشير الغربيين أن يضاعفوا العون الذي لا غنى التبشير عنه لبلوغ الغاية منه ، . . . « فليس في وسع البعوث التبشيرية أن تعهد للمبشرين من أبناء إفريقية الأصلاء دعوة إخوانهم المسلمين ، ولكنها بغير هؤلاء لا يرجى لها نجاح » .

# خطأ الميت ارنين لأخطأ المفارنة

تصدر باللغة الإنجليزية مجلة كبيرة تسمى « تاريخ اليوم » History Today تختار أحجاب الشهرة بالمباحث التاريخية للكتابة في المبحث الذي تفرغوا له وتوفروا عليه وتعرض المناسبة للكلام عنه تعليقاً على حادث مشهور من حوادث العصر الحاضر ، وقد كأنت قضية فلسطين إحدى المناسبات التي دعت هذه الجلة إلى اقتراح الكتابة في تاريخ الخليفة عمر رضي الله عنه ، فندبت لكتابة هذا التاريخ الأستاذ سوندرز Saunders المحاضر الأول لدروس التاريخ بجامعة كانتر برى بزيلانده الجديدة ، ونشرت له في عددي شهر مارس وشهر أبريل الماضيين مبحثا مطولا في هذا الموضوع بعنوان « الخليفة عمر المستعمر العربي! » يخرج منه القارىء بنتيجة من أغرب النتائج عن الدعوة الحمدية والدولة الإسلامية ، فحواها أن دخول الإسلام إلى فلسطين إنما كان مصادفة كمصادفات الضرورات السياسية أو العسكرية ، وأن نبي الإسلام ، صلوات الله عليه ، لم يكن. يفكر قط في الدعوة إلى دينه خارج الجزيرة العربية ، وأن الخليفة

عمر بن الخطاب هو ناشر هذه الدعوة ، وموجه الإسلام إلى العالم بوحى من ضرورات السياسة ، بدأ لخلفاء النبى بعد فتنة الردة وقلق الخلفاء على المسلمين أن يبقوا فى حدود الجزيرة العربية بغير شاغل يصرفهم عن منازعاتها وعن مشكلات الساعة التى تتولد بين قبائلها وشعوبها.

ويقول الاستاذ سوندرز في أول مقاله المطول: «ما من دليل واف يدل على أن محمداً على صلوات الله عليه عليه على أن محمداً على الإسلام ديناً عالمياً لجميع الناس، أو يتصور أنه أرسل لهداية شعب من الشعوب غير شعبه العربي ، وليست قصة رسائله إلى الإمبراطور هرقل وشاء فارس وملك الحبشة وغيرهم من الرؤساء للدخول في دينه بالقصة التي تقوم على أساس ».

ثم يقول: « ولا شك أن محداً لم يفكر فى فتح العالم وإنما اعتقد أن واجبه الأول أن يمهد لأبناء أمته أسباب الإيمان بدينه، فإذا صدوه عن دعوته فواجبه إذن أن يقابل القوة بالقوة ».

و يرى الأستاذ الخبير باللغة العربية وتاريخ الإسلام! : « أن كلة سرامير ... باللغة العربية تعنى أولا إمارة الجيش، وأن تحويل لقب عمر من خليفة رسول الله إلى أمير المؤمنين كان على ما يظهر فاتحة عصر

الفتوح ، إذ يصبح الخليفة قائداً أول للامبراطورية التي أخذت في الاتساع . . »

و بعد هذه المقدمات يسترسل المؤرخ في تفصيل هذه الفكرة فيستند في قواعدها إلى مصدرين بارزين : هما الأميركايتاني الإيطالي والمبشر الفرنسي المتعصب بير لامنس الذي خلق قصة الثالوث المتسلط على دولة الإسلام الأولى من أبي بكر وعمر وأبي عبيدة ا

ولا حاجة إلى الإطالة في بيان جهل المؤرخ بالموضوع الذي تصدى له وحسبته المجلة المتخصصة للتاريخ في العصر الحاضر أهلا للاعتباد عليه دون غيره في هذه المسائل الإسلامية . فإن هذا المؤرخ لم يكن مطالباً بقراءة شيء عن الدعوة المحمدية غير ما وصفت به هذه الدعوة في كتاب الإسلام الأول ، فإنه يعلم من القرآن في كل وصف للدعوة المحمدية أن محمداً عليه السلام كان رسول رب العالمين إلى جميع العالمين : « وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيراً ونذيراً » وأن رب العالمين الناس وملك الناس : « هو الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليظهره على الدب كله ، »

فنى كل آية من آيات الدعوة المحمدية غنى للمؤرخ المحقق عن الرجوع إلى إسناد كإسناد كايتانى ولامنس ، وعن اصطناع « الدقة العامية » في استقصاء أخبار الرسائل النبوية إلى هرقل وكسرى

والمقوقس والنجاشى ، ولو ثبت له بعد ذلك الاستقصاء أنهم لم يوجدوا فى زمانهم ولم تبلغهم رسالة من رسول · · فمن جهل رسالة القرآن كلمها فالعجب أن ينتظر الخبر اليقين من قرطاس مطوى فى بيزنطة أوفى غيرها يحتمل الشك والإنكار .

إن ضخامة الخطأ مع سهولة العلم بالصواب خليقة أن تفتح باب الاتهام في سلامة التفكير ، وإذا كانت الاتهام في سلامة التفكير ، وإذا كانت القضية قضية فلسطين فما أكثر الشبهات التي تحوم حول كل تاريخ ينصل بتاريخها الحديث ، وما أكثر الدفائن والخبايا التي يستخرجونها من أعماق الزمن الحجمول لتزييف الحاضر المعلوم ا

يجوز أن يكون المقصد من ذلك « التحقيق العلمي » أن يعلم أبناء العصر أن دخول الإسلام إلى فلسطين إنما كان بعض الطوارىء العارضة التي لم يقصد إليها نبى الإسلام إلا انقياداً لمطمع عاجل من مطامع الاستعار .

يجوز ه او يعززه أن عدد شهر مارس الذى ظهر فيه المقال الأول عن « الخليفه المستعمر ! » قد تحلت صفحته الأولى بصورة النبي « ووسى واضع الشريعة » ودارت أخباره كلهاعلى « تأصيل » علاقة العبريين بفلسطين من عهد إبراهيم الخايل ، ثم على تسويغ هذه العلاقة بهجرة العبريين من مظالم وادى النيل إلى أرض الميعاد !

يجوز هذا ، ويدل مع هذا على «عمق أغوار» الدعاية التي تحيط مهذه القضية ، ولا تتورع عن تسخير العلم والتاريخ لتأصيل الدعوى حول جذورها من وراء السياسة والتبشير .

وعلينا عند النظر في أقوال هؤلاء المؤرخين للاسلام أن نرقب مقاصدهم، ومظان الشبهة في آرائهم ودعاواهم، لأن النيات والأعمال بمنزلة واحدة في قضايا الإسلام العصرية، حيثما اشتبكت بمساعى الدول والحكومات.

وأخطرهذه المشابهات والشبهات على عشاق المقارنة \_ أن المراجعة « السطحية » تقارب عندهم بين تواريخ الأنبياء الكبار في نشر دعوتهم أثناء حياتهم و بعد انتهائهم من أداء رسالتهم . فقضى موسى عليه السلام قبل أن يدخل أرض الميعاد ، وقام بولس الرسول بالعبء الأكبر في نشر المسيحية بعد ختام رسالة السيد المسيح ، وهكذا ينبغى

ق تقديرهم أن يكون عمر بن الخطاب هو ناشر الإسسلام ومؤسس
 شريعته بعد النبي وصاحبه الصديق.

والخطأ ـكا قلنا في عنوان المقال ... إنما هو خطأ المقارنين وليس بخطأ المقارنة بين الأديان على إطلاقها ،أو خطأ المقارنة بين نشر المسيحية ونشر الإسلام على الخصوص .

ومرجع الخطأ فى تقدير المقارنين أنهم نظروا إلى الحركات الظاهرة ولم ينظروا إلى السابها الأولى فى طبيعة كل من هذه الدعوات وفى سيرة كل من أصحاب الديانات الذين اشتركوا فى إبلاغها إلى الناس ، على نهج لم يتفق بين رسولين ولا بين رسالتين .

فمن الحركات الظاهرة أن الرسول بولس كان في مبدأ سبرته أشد الأعداء على المسيحية ثم آمن بها فكان أكبرالناشرين لهاخارج بلادها، ويشبه هذا أن عمر بن الخطاب كان عدواً للاسلام ثم انتصر به الإسلام في موطنه وانتصر به بعد ذلك في مواطن الفرس والروم.

فالمقابلة ــ إذن ــ تامة بين الدعوتين ، و بين الرجلين .

ولكنها عند الرجوع إلى الأسباب الأولى \_ مقارنة مبتورة تبتدى، بعد منتصف الطريق، وتنسى وجوه الاختلاف وهي \_ عند البحث عنها \_ أظهر من جميع هذه المشابهات.

فالسيد المسيح لم يجاوز في نشر دعوته مدى أربع سنوات، ولم يبلغ. هذا المدى في رأى بعض المؤرخين.

والنبى محمد عليه السلام قضى نحو عشرين سنةولم يبق بقية لأحد. من أصحابه يتم رسالته أو يعلم المسلمين ركنا من أركان الدين لم يحفظوه. من آيات القرآن ومن سنة رسوله .

وقد كان النبى عليه السلام بدعو العرب وغير العرب إلى الدخول. في دينه ، وكان يخاطب بني إسر ائيل برسالته ، كاكان يخاطب بها المهاجرين والأنصار من أبناء قومه ، وكان رسولا من الأميين إلى. الأميين و إلى جميع العالمين كا علم منه أهل الكتاب والمشركون في مكة وفي المدينة ، وفي كل مكان بلغت إليه الدعوة من الجزيرة. العربية وما وراءها ، وليس جواب المقوقس له ولا زواجه عليه السلام من السيدة مارية القبطية بالخبر الذي يتوقف على تحقيقات « لامنس » ومن استمع إليه .

أما بولس الرسول فقد خاطب الأميين لأنه يئس من خطاب. بنى إسرائيل، وقد روى بولس وغيره عرفي السيد المسيح أنه بعث «لهداية خراف بيت إسرائيل الضالة» وأن الخبز الذى يحتاج إليه أبناء البيت حرام أن يطرح أمام الكلاب، وقد ضرب المثل في الأناجيل بالوليمة التي أعرض عنها المدعوون إليها فأمر السيد عبيده.

بدعوة الغرباء إلى البيت حتى يمثلى، ولا يبقى فيه مكان لمن دعاهم فلم يستجيبوا الدعاء .

ولم يكن فى وسع بولس الرسول أن يدعو اليونان والرومان إلى المسيحية ليقول لهم: إن السيد المسيح قد بعث خلاص بنى إسرائيل منهم، وأن الأمم الأخرى لا يحق لها أن تطمع فى الخلاص بهذه الرسالة وهو يدعوهم إليها، فلم تسكن لبولس الرسول من قبلة يلجأ إليها غير هذه القبلة، ولم تسكن خطة الخليفة التانى ولا الخليفة الأول تجديداً لهذه الخطة أو وجها من وجوه المقارنة بين نشر الدعوة العالمية فى الإسلام، ونشر تلك الدعوة من قبل فى المسيحية، و إنما تقع المقارنة هنا المقابلة بين حالتين متناقضتين، إذ كانت دعوة بولس للأمم بديلا من دعوة بنى إسرائيل المعرضين عنها، وكانت قبلة بيت المقدس فى الإسلام أول قبلة أقيمت عليها الصلاة الجامعة، ثم استقامت هذه القبلة على البيت الذى يستقبله أهل المشرق والمغرب من أمم «العالمين».

\* \* \*

و إذا انتهيما من هذه المقارنات إلى المجال الذى اختاره « مؤرخو العصر » لتحقيقاتهم « العامية » فقد نعلم - إذن -أن دخول الإسلام،

إلى فلسطين لم يكن فلتة من فلتات المصادفة المشواء ، ولسكنه كان نتيجة منتظرة لقدمات مقررة ، وجواباً من القدر على عناد بنى إسرائيل ووفاء لوعد الله خليله إبراهيم ، مع أبناء له غير أبنائه الذين تنكروا لكل نبى من ذريته الصالحة ، من قبل موسى وهارور للى ما بعد عيسى والحواريين .

# الأستيالم فى الثايريخ اليَوَدسيث

ألف هذا المكتاب ولفريد كانتو يل سميث أسناذ الدراسات الإسلامية بجامعة مونتريال، وقد أقام زمنا في مدينة لاهور بالباكستان وساح في بلاد الشرق الأوسط و بعض البلاد الإسلامية في القارتين الآسيوية والأفريقية، وتغلب عليه أحيانا نزعة يسارية تتراءى من خلال تفسيراته المادية، ولكنه يجامل الشعور الإسلامي مجاملة الرجل الذي ترتبط أعماله بالمسلمين من حين إلى حين ، ويتجنب المسائل الشائكة من وراء المنازعات الطائفية أو السياسية مكتفيامن المعلومات عايشه الإحصاء والشواهد « الرسمية » .

وقد اشتمل كتابه على فصول مسهبة عن الهند والباكستان. وتركيا والبلاد العربية وعرض لبعض الأمم الإسلامية الأخرى عرضا موجزا على قدر اتصاله بها وعلمه بأحوالها ، وأفرد جزءا من دراسته لمصر بالكلام على مجلة الأزهر وعن رسالتها الدينية ورسالة «العلماء» على الإجمال ، ومهد للبحث كله ببعض الملاحظات العامة التي لابد منها في رأيه للحكم الصحيح على وجهة التفكير الإسلامي ونظرة.

المسلمين إلى وقائع الحاضر وآمال المستقبل ، ولم يخطىء فى الكثير من هذه الملاحظات وإن كان قد أحاطها بشىء من الإغراب يوهم القارىء الأوربي أن هناك أمها غير طبيعي في « النفسية » الاسلامية عند المقابلة بينها وبين المؤثرات الدينية في غير المسلمين.

يقول إنه ما من دين استطاع أن يوحى إلى المتدين به شعوراً بالعزة كالشعور الذي يخام المسلم في غير تمكلف ولا اصطناع ، وإن الفخر بالعربية قد يمازج هذا الشعور أحيانا فيعتبر المسلم العربي آداب المروءة قبل الإسلام قدوة للأخلاق والعادات ، ويشترك العربي في هذا الفخر ولو لم يكن من المسلمين ، قيعني بالتاريخ العربي قبل الإسلام وبعد الإسلام عناية النسب الأصيل كما صنع جرجي زيدان وفيايب حتى وغيرها من مؤرخي العرب المسيحيين ، ولكن اعتزاز المسلم بدينه يم المسلمين على اختلاف القومية واللغة ، وكون الإنسان مسلماً باعث من بواعث الحد تسمعه من جميع المسلمين .

و بين المسلم المعاصر وسائر المعاصرين من الغربيين فارق عميق في النظر إلى العالم و إلى المستقبل ، فإن الأمريكي مثلا بواجه المستقبل بتجارب العصر الحاضر و يغلب القيمة العملية الواقعية على قيم العاطفة والخيال في تقديره للأشياء وعلاقاته مع الناس ، ولكن المسلم على خلاف ذلك ينظر إلى المستقبل ليقيمه على أساس من الماضي المجدد ،

نويسعى إلى الغد ولا يقوته أبداً أن يلتفت إلى الأمس البعيد ، وإن لم يكن من الجامدين السكارهين للتقدم ومسايرة الزمن على ما تقتضيه مطالب الحضارة الحديثة .

ويقرر المؤلف أن جنوح المسلم إلى مسايرة الحضارة الحديثة لا يزال مصيحوباً بكثير من التحفظ والحذر في علاقته بأصحاب هذه الحضارة ، فإنه لا ينسى أن دول الحضارة الأوربية هي التي أخضعته لسيطرتها منذ أواسط القرن الماضي واقتحمت بلاده عليه في الوقت الذي ثار فيه على حكوماته الوطنية طلباً للاصلاح والأخذ بأسباب تلك الحضارة التي أرادها خالصة من شوائب الاستعار ، بريئة تما يناقض الدين .

قال: وإن المسلم ليحس أن الأوربى بفرق فى المعاملة بينه وبين أصحاب الديانات الأخرى ولو لم يكونوا من المسيحيين ، وأن هذه التفرقة تظهر من الأوربي حيث ينبغى أن تختفى جميع الفوارق فى معاملة الإنسان للانسان . فقد لوحظ أن مستشفيات الصليب الأحمر كانت تهمل الجرحى المسلمين أثناء حملة فلسطين وتميز عليهم جرحى اليهود، ويحدث همذا فى المستشفى الواحد بغير مبالاة ولا محاولة للاعتذار من هذا التمييز.

ويعتقد المؤلف أن الغربي لايفهم الإسلام حق فهمه إلا إذا أدرك

أنه أسلوب حياة تصطبغ به معيشة المسلم ظاهراً وباطدا وليس مجرد. أفكار أو عقائد يناقشها بفكره أو يتقبلها بغير مناقشة ، فليس التفكير بنافع شيئا إن لم يكن مصحو با بتطور المعيشة وتطور أسلوب الحياة الظاهر والباطن في المجتمع الإسلامي الحديث .

ويستمير المؤلف اسم المعتذرين Apologetics لرواد النهضة الإسلامية الحديثة لأنهم — كا يرى — يسلكون المسلك الذي جرى عليه الآباء المسيحيون في صدر الدعوة المسيحية للردعلي الفلاسفة والمفكرين الذين اشتهروا يومئذ باسم المعرفيين وأرادوا أن يجعلوا مذهب المرفة ديانة تقابل الديانة المسيحية وتنغلب عليها في مجال البحث عن الحقيقة الدنيوية والحقيقة الأخروية .

وقد كان المعتذرون قديماً يردون على المعرفيين بإثبات العقائد.
الدينية من الوجهة العلمية أو وجهة المنطق ومباحث ما وراء الطبيعة ، فلما شعر المسلمون بصدمة العلوم الحديثة كان مسلك الرواد الأوائل من طلائع نهضتهم كمسلك أولئك المعتذرين ، وكان همهم الأول حقبة طويلة أن يثبتوا سبق العرب والمسلمين إلى كشف الحقائق. العلمية واستعداد العقيدة الإسلامية لقبول الحقائق العلمية التي تسفر عنها مباحث العلماء العصريين ،

وأضاف إلى ذلك قائلا : إنه يرى كما يرى الأستاذ ( جب )

المستشرق المشهور أن مستقبل الإسلام في هذه الحركة وفي غيرها من حركات الدفاع يستقر حيث استقر ماضيه من قبل بين أبدى حراسه الأوائل وهم طائفة العلماء.

ثم يستطرد إلى السكالام على مجلة الأزهر لأنها خط من خطوط هذا الدفاع يرسمه الممهد الإسلامي الذي يضم إليه العدد الأكبر من علماء الإسلام.

قال إن هذه المجلة ظهرت أولا باسم نور الإسلام ، وظهرت منها الأعداد الأولى بهذا الاسم ، ثم سميت من عددها السادس باسم مجلة الأزهر ( ١٣٤٩ هجرية و ١٩٣٠ ميلادية ) وقام على تحريرها العالم الأزهرى الشيخ الخضر حسين ، ثم أسندت رئاسة تحريرها إلى المجدد العصرى Modernist الأستاذ محمد فريد وجدى . ولم يزل بشرف على تحريرها إلى سنة ١٩٥٤ ، وقد ذكر المؤلف أنه اتخذ المجلة موضوط لدراسته التي قدمها إلى جامعة برنستون سنة ١٩٤٨ باسم ( مجلة الأزهر عوض ونقد ) ولم ينقطع عن مراجعتها بعد ذلك إلى حين إصداره لكتابه الأخير باسم الإسلام في التاريخ الحديث ،

ويقول الكاتب إنه لا ينظر إلى الآراء الخاصة التي تنشرها المجلة اللهاء ، ولغير العلماء إلا من زاوية واحدة ؛ وهي الزاوية التي تشير إلى اتجاه عام يتقبله المسلمون كافة أو تتقبله جمهرة منهم على التعميم ،

ورأيه في الاستاذ الخضر أنه بمثل المدرسة السافية بمنهج الدفاع عن الاسلام ، وأن الاستاذ فريد وجدى مجدد عصرى لا تزال طريقته في التجديد على قواعد المعرفة الحديثة مقبولة عند أنصار التجديد ، وإن يكن بعض آرائه منظوراً إليه اليوم كأنه تفكير فات أوانه وظهر بعده ما هو أوفق منه لزمنه ، ولا اختلاف بين الأستاذ وجدى ولا بين السلفيين أو المجددين المتأخرين في رأى واحد يتفقون عليه : وهو أن العلم الحديث لا ينقض حقائق الإسلام ، وأن القليل منه عند المتعلمين المتعجلين هو الذي يغربهم بالانصراف عن العقيدة الدينية ولكنهم لا ينصرفون عنها ، بل يزدادون إيمانا بها ، مع التوسع في العلم الحديث ، والتوسع في العلم بالدين .

ويقول صاحب الكتاب في مقابلته بين منهج الشيخ الخضر ومنهج الأستاذ وجدى إن أولها يعتبر الاسلام وحيا تاما قد تنزل على صورته الكاملة منذ عصر الرسالة المحمدية ، فلا إضافة إليه ولا زيادة عايه ولا تحوير فيه ، وإنما الايمان بالاسلام هو الذي يحتمل القرة والضعف كا يحتمل زيادة المعرفة أو النقص فيها ، أو يحتمل المراجعة من عصر إلى عصر لتنقد الآثار العصرية فيه ، وليس الأستاذ المراجعة من عصر إلى عصر لتنقد الآثار العصرية فيه ، وليس الأستاذ الخضر كا يرى المؤلف من أنصار الحنين إلى الماضى ، بل هو من أنصار الدعوة التي لازمان لها لأنها صالحة لكل زمان ، ومهما تتجدد

مذاهب المعرفة فالمسلم يسلم أمن، إلى إرادة الله كلما هدته معارفة إلى فهم الله الإرادة الإلهية بالدرس أو بالإلهام . وقد تساوى فى نظر الشيخ الخضر كالا الطرفين من المسلمين فى الحاجة إلى التصحيح والإصلاح : وها - على تعبير المؤلف - طرف اليسار من المتعلمين الذين جاوزوا حدود الإسلام ، وطرف اليمن من الجامدين وأتباع الطرق الصوفية الذين ضيقوا حدوده عليهم وإن لم يجاوزوه .

أما الأستاذ وجدى نفطته فى الإصلاح تتجه قبل كل شى، إلى الحياء الشعور الروحانى في ضمير الرجل العصرى ، لأنه برى أن الفكرة المادية طفت على العقول فلم تسلم منها العقائد ولا الأخلاق ، وأن مشكلة الإنسان العصرى مشكلة أخلاقية نفسانية تستدعى من المصاح أن ينهض بأمثلته العليا في معيشته الدينية والدنيو بة مما ليعود به إلى حظيرة المثل الروحانية ، وهى الخليقة بعد ذلك أن ترده إلى شعائر الدين ونصوص السكتاب والسنة النبوية .

#### \* \* \*

وليس المقام بمتسع هنا لشرح التعليقات التي عقب بها المؤلف على أحوال الإسلام في الباكستان والهند والبلاد التركية والإيرانية وسائر الأمم الإسلامية ، ولسكن تعليقاته التي أجملناها عن مصر نموذج حسن للتعريف بمقصده من البحث ، وتقديره للحركات الإسلامية بين

تلك الأمم — وزبدتها أن الحضارة الغربية قد أزعجت أمم الإسلام فنهضوا للدفاع عن عقيدتهم في وجهها ، وشعروا بأنهم يعيشون في عالم غير عالمهم معها ، وأنهم ليقبلون هذه الحضارة أو يرفضونها ولكن القليل منهم هو الذي يؤثر ترك الإسلام للسير مع الحضارة الأوربية في ركابها ، و إنما يتفقون — معظمهم — على صبغ الحضارة بصبغتهم ونقلها إلى عالم جذيد لا ينفصلون فيه عن عالمهم القديم ، ولم يظهر بعد كيف يكون هذا العالم للنظور ولا كيف تسكون العلاقة بينه و بين العالم الغربي على اختلاف مناحية ، وكل ما هو واضح — اليوم — ولا حاجة به إلى المزيد من الإيضاح أن دعاة الحضارة الأوربية يفقدون على المتالم الإسلامي إذا حاولوا أن يعاملوه غداً كما عاملوه أمس معاملة السيد العليم للجاهل التابع ، إذ لا سبيل إلى التفاهم على غير أساس المساواة .

### أفريقت إنحب ييرته

ألف هذا السكتاب باسم (أفريقية الجديدة) سحنى أمريكى يكتب عن الرحلات بأسلوب الصحافة فيا تنعرض له من موضوعات الاستطلاع العلمي أو السياسي : وهي موضوعات \_ عند الصحافة العصرية \_ موفورة المادة من الإحصاءات والمراجع التاريخية والسياسية ، يستعان عليها أحيانا بتوفير أدوات الرحلة السريعة بمزاياها ونقائصها التي تجتمع في شي واحد : وهو السرعة أو العجلة .

فالرحالة الصحفي قد تزود لتأليف هذا الكتاب بزاد ضخم من الاحصاءات الحجهزة، والمراجع الموجزة، وتذاكر السفر الحاضرة على كل مطية من المطايا الميسورة في القارة الأفريقية، وهي تنتظم أنواع المطايا من قبل الطوفان إلى السنة الأخيرة بعد منتصف القرن العشرين ثم دون محصوله سريعا في إعداد العدة، وصريعا في استخلاص النتائج منها . فوضع بين يدى القارىء كتاباً يغنيه في مثل هذا الغرض منها . فوضع بين يدى القارة الأفريقية في عال هذا الغرض ولكنها تستند وراءها إلى مستودع غير قليل من مراجع الوقائع والأرقام .

ولقد كان شأن الإسلام في مقدمة الشئون الأفريقية التي عنى بها المؤلف حيث ترتبط بالعالم الواسع حيث ترتبط بالعالم الواسع كلا انصلت بجهة من جهاته ، وكلامه عن الاسلام في القارة الأفريقية هو الذي يعنينا من هذا المقال .

إن المؤلف يردد الحقيقة المقررة عن عراقة تاريخ الاسلام فى القارة وعمق أثره بين قبائلها وشعوبها ، ويزيد على المؤلفين السابقين أحيانا أنه يبحث عن عراقة الأسماء فى المواقع التى يخيل إلى الكثير أنها « محض وثنية » أو « محض جاهلية أفريقية » . . .

ومن ذاك أنه يتعقب الروايات المنقولة عن أصل كلة ( بورنو ) أو ( بورنيو ) فيقول إنها على غير الظاهر من نطقها الافريق قد ترجع إلى كلتبن عربيتين وهما ( بحر نوح ) سقط منهما لفظ الحائين لأن الحاء لا تنطق في كثير من اللهجات الحامية فأصبحت ( برنو ) وأطلقت على موقعها لاعتقاد شاع بين العرب الأولين هماك عن علاقة بحيرة ( شاد ) بطوفان نوح .

و يرى المؤلف أن الاسلام أعرق وأثبت في القارة من أن تعوقه عن الانطلاق في أرجائها عوائق التبشير أو المقاومة السياسية : « فإن المسيحية لم تفلح قط في مقاومة الاسلام بالقارة ، و إنما كان العائق الوحيد الذي حال بين دين النبي وبين الانتشار فيها هو عائق \_ التسى

تسى ــ أو ذبابة مرض النوم . إذ كان الاسلام ينتشر دأتما على أيدى فرسان الصحراء وكانت الخيل عرضة للاصابة بأذى تنك الذبابة وليس لها عمل غالب فى أقاليم الغابات » .

ومن جملة « التسجيلات » الاحصائية أو العيانية التي راقبها المؤلف يخرج القارىء ببيان موجزعن مشكلات المسلمين في بلاد القارة التي بلغت استقلالها أخيراً أو لا تزال في طريق الجهاد لبلوغ ذلك الاستقلال.

ومن هذه المشكلات أن المحاسة للعقيدة الاسلامية يشوبها أحيانا جهل المسامين البدائيين بفرائض تلك العقيدة واحتفاظهم بالمكثير من أساطير الوثنية الأولى التي توارثوها عن جاهليتهم القريبة ، ولكنه يسوى بين القبائل الاسلامية والقبائل المسيحية ، التي تحولت عن جاهليتها بدعوة البعوث المسيحية ، فإن هؤلاء وهؤلاء معا يأخذون من الدين الجديد بالقشور ولا يتعمقون فيه إلى جوهره وروحه وقد يشاهد الأفريقي المسيحي في الأقاليم التي تجاور القبائل الاسلامية وهو يابس التعاويذ القرآئية و « الأحجبة » الموصوفة في طب المشايخ والفقهاء ، كا يشاهد الأفريقي المسلم وهو يشرب الخر ليعطى المرح حقه في المواسم الدينية .

ومن المشكلات الافريقبة التي تعم المسلمين وغير المسلمين أن لهجات

الخطاب بين القبائل تختلف فى القطر الواحد حتى تعد بالمثات ، وأن التفاهم بينها إنما يتأتى بلغة « تعليمية » يتلقونها من طريق الدعوة الدينية ؛ وهى بين دعوة تسرى من جانب المبشرين أو تسرى الآن كا سرت من قبل على أيدى السكان المسلمين .

ويذكر المؤلف أن المسلمين ربما تخلفوا عن جيرانهم الوطنيين فى بعض الأقاليم لأنهم قاطعوا المدارس العصرية يوم كانت تابعة كلها لبعوث التبشير ، فلم بتخرج منهم فى تلك المدارس غير قليل من الموظفين الصالحين لأعمال الدواوين .

وقد أغلقت مثات من هذه المدارس فى أعالى النيل وأواسط القارة، ولم يخلفها عدد يضارع هذا العدد من المدارس الاسلامية أو الوطنية المنفصلة عن إدارة التبشير.

ولا يكثم المؤلف أنه لتى فى بعض تلك البلاد أناسا ( محليين ) يجهرون بالسخط على حكوماتهم ويتساءلون عن الدول الأمريكية والأوربية : هل لهم أن يتطلعوا إلى معونتها السياسية فى مقاومتهم لجيرانهم المسلمين ؟!

قال: و إنهم ليعربون عن أسفهم علانية كلا قيل لهم إن الدول لاتنوى أن تتعرض لهذه الشئون.. ثم يقولون: إنه لا أمل إذن في غير معونة الساء ا وكالام المؤلف عن الأقاليم الإسلامية التي يراقبها جيرانها بين شواطي، البحر الأحمر ووادى النيل جدير بالتأمل وطول النظر، لأنه (غير مفهوم) على حقيقته، وغير معلوم بتفصيلاته فيما ينقل إليناعن أخبار تلك البلاد.

ويروى المؤلف أحاديث الزعماء المسلمين حيث يشيع الإسلام بين الملايين من السكان ، فينقل عنهم أنهم صريحون في المجاهرة بنفورهم من الخضوع لغير أبناء دينهم ، ولكنه يعقب على ذلك بق بعض المواضع فيقول : إن هؤلاء الزعماء على تدينهم ومشاركة الملايين لهم في الدين ليس لهم أتباع سياسيون بمقدار عدد المشاركين لهم في الدين .

ومن ملاحظات المؤلف على مسلمى الصحراء أنهم ( محافظون متشددون ) ينظرون بشيء من الربية إلى مسلمى الحواضر ولا ينتظرون أن يتلقوا منهم الهداية الروحية ، لاعتقادهم أنهم مسلمون متفرنجون ، أو مسلمون غير أرثوذ كسيين .

وقد أشار المؤلف إلى احتيال الفرنسيين على تعليم همسؤلاء ( الصحراويين ) في غير المدارس النظامية التي يعرضون عنها ويستريبون بها ، فإنهم أبدعوا في الصحراء نظاماً بدوياً يناسبها ويستهوى إليه أبناءها ، وهو نظام المدارس المتنقلة كأنها ضرب من قواقل التعليم . وقد أوماً المؤلف إلى خطة التفرقة بين العرب والبربر فى المعرب الأقصى ، واستطرد منها إلى الإلمام بآثارها السياسية والاجتماعية فى السنوات الأخيرة.

و يرى المؤلف أن من أسباب قوة الإسلام بين قبائل (الهوسا) إلى الجنوب من بلاد المغرب الأقصى أن الشعائر الإسلامية قدأصبحت عندهم «طريقة حياة» مع الإيمان بعقائدها الروحية ، وقلما ينجح المبشرون في المزج بين التدين وأساليب المعيشة اليومية .

وقد أوماً المؤلف كذلك إلى نشاط الطائفة الإسماعيلية في إفريقية الشرقية ، و إفريقية الغربية ، وقال إن واحداً من دعاتها في (سيراليون) يقدر عدد الوثنيين الذين تحولوا إلى الإسلام على يديه بخسة آلاف.

وقد تحدث المؤلف عن إقبال المسلمين الإفريقيين على تعلم دروس. الدين فى الجامع الأزهر فقال إن أكثر من مائة وسبعين شابا صومالية كانوا يتعلمون فى مصر سنة ١٩٥٧، وإن الجامع الأزهر والمعاهد. الأخرى تجتذب إليها المزيد من أولئك الطلاب عاما بعد عام .

ولا نختم تلخيص هذا الكتاب دون أن تشير إلى موضعين فيه يستحقان من القارى المسلم كل عناية بالتوسع فيهما والاعتماد على النفس في استقصاء أخبارها ، بنجوة من المصادر الأجنبية التي لاتخفر من قلة الاهتمام إن خلت من سوء النية . وهذان الموضعان ها موضع « تسجيلاته وتبليغاته » عن تاريخ الإسلام الحديث في جوار الحبشة ، وموضع « تسجيلاته وتبليغاته » عن مساعى الصهيونية في القارة الإفريقية ، فإن المؤلف يطوى الأحاديث عن هذا الموضوع طيالايتسع للصراحة والبيان الوافى ، وإن تكن أيسر الصراحة كافية للعلم بما وراء النيات ، أو العلم بمحاولات الصهيونية المتشعبة للانتفاع بإشارة وراء النيات ، أو العلم بمحاولات الصهيونية المتشعبة للانتفاع بإشارة .

# الدّين والسِّياسِيذ في بأكسِسْنَان

كانت تصفية الاستعار شغلانا جديداً للباحثين في علم السياسة أو علم الدولة والحكومة ، وهو العلم الذي يبحث في تسكوين الدول وفي العناصر الاجتماعية التي تهيىء مجتمعاً من المجتمعات لإقامة الدولة أو الحكومة المستقلة فيه .

وقد زال الاستعار عن بلاد كثيرة كان بعضها خليطا من الشعوب والأجناس والعقائد واللغات والمصالح الاقتصادية والمواقع الجغرافية ، بغير رابطة تجمعها إلى وحدة مشتركة غيرسيطرة الدولة المستعمرة عليها جميعاً بسلطان القوة والسطوة ، فلما ارتفعت عنها هذه السيطرة تفرقت فاشتغات كل منها بسبب من أسباب الاستقلال، وتجدد البحث العلمى في عناصر الوحدة التي تصلح لقيام الدولة المستقرة في وطن من الأوطان

هل هي وحدة الجنس والعنصر ؟ نم . قد تكون هذه الوحدة قوام الدولة ولكنها قد تتم في بلاد ولا تتم في بلاد أخرى توافرت لها معالم الدولة المستقلة ، كالبلاد السو يسرية التي ينتمي سكانها إلى أمم

الجرمان والطليان والفرنسيين ويتكلمون اللغات الثلاث ، ويدينون عذاهب مختلفة من المسيحية .

هل هى وحدة المصلحة المشتركة ؟ نعم أيضاً ، ولسكن البلاد قد قد تتولاها حكومة واحدة وهى قطر من أقطارها زراعية ، وفي القطر الآخر صناعية ، وفيا بينهما أو في جوارها تجارية تتعارض مصالحها المتفرقة في هذه المرافق شم تجمعها فوق ذلك مصلحة أعم منها وأدعى إلى الوفاق والاتحاد ، كالولايات المتحدة و بعض الجمهوريات الأمريكية أو الأوربية .

هل هى الوحدة الجنرافية أو الوحدة التاريخية ؟ نعم أيضا ولسكن مع الاستثناء الواضح فى كثير من الحالات ، فإن « باكستان » تنقسم إلى قسمين بينهما مئات الأميال ، والجزر البريطانية وحدة جغرافية متقاربة ولسكنها أشتات من المواضى والتواريخ والسلالات البشرية .

### هل هي وحدة الدين ؟

لقد سئل هذا السؤال وهم علماء السياسة بالإجابة عليه بالنفى وكادوا ينسبون مطالبة المسلمين من أهل الهند بالاستقلال إلى شذوذ. ( الرجعية الإسلامية ) لولا أن حركة الاستقلال في الهند كانت مقرونة بظهور اسم إسرائيل في معترك السياسة الدولية ، فتعذر على العلماء ( المنصفين ) أن يتهموا إسرائيل بالرجعية الدينية كاشاءوا أن يتهموا المرائيل بالرجعية الدينية كاشاءوا أن يتهموا المرائيل بالرجعية الدينية كاشاءوا أن يتهموا المرائيل بالرجعية الدينية كاشاءوا أن يتهموا

بها طلاب الاستقلال من أبناء باكستان ، وتعسفر عليهم من الجهة الأخرى أن يفرقوا بين الوحدتين فى المصطلحات العلمية ، فسمحوا بالعامل الديني مع العوامل الأخرى التي تهيىء البلاد لوحدة الدولة أو وحدة الحكومة .

ولقد كان مؤسس العلم السياسي ابن خلدون يفطن لهذه العوامل ولا ينسى منها عامل الدين في مقدمته الوافية حيث يقول عند السكلام على قوة الدين وقوة العصبية : « إن الدعوة الدينية تزيد الدولة في أصلها ... وإن الصبغة الدينية تذهب بالتنافس والتحاسد الذي في أهل العصبية وتفرد الوجهة إلى الحق فإذا حصل لهم الاستبصار في أمرهم لم يقف لهم شيء لأن الوجهة واحدة والمطلوب متساو عندهم ، وهم مستميتون عليه ، وأهل الدولة التي هم طالبوها وإن كانوا أضعافهم فأغر اضهم متباينة بالباطل ... » .

ولسكن الباحثين العصريين الذين يذكرون كلام ابن خلدون ولا يهملونه في هذا الصدد يستشهدون به ثم يعرضون عنه لأنه لم يعمل على « تطوير » هذه الفكرة وإدماجها في أبواب التقسيم العلمية ، وهكذا صنع الأستاذ ليونارد بايندر: Binder صاحبالكتاب الذي نراجعه في هذا المقال واسمه: «الدين والشئون السيامية في باكستان:

Religion and politics in Pakistan

إن الأستاذ (بايندر) مؤلف الكتاب عضوفى قسم الدراسات السياسية المتخصصة لمسائل الشرق الأوسط والشرق الأدنى . وله مباحث يجريها فى البلاد المصرية من قبل معهد روكفل ، ويظهر من من تعليقاتة على آراء المختلفين من أسحاب البرامج السياسية والدينية فى الأمم الإسلامية أنه يجتهد فى الحيدة بينها غاية اجتهاده ، فلا يتورط فى العصبية على النحو الذى ينساق إليه خدام التبشير والاستعار .

يرجع المؤلف إلى موقف المسلمين فى الهند من الدولة البريطانية ومن الحضارة الغربية على التعميم ، فيلاحظ الحقيقة التاريخية المتفق عليها ، وهي يقظة المسلمين للدفاع عن كيانهم على أثر الاحتسكاك بالسياسة البريطانية ومظاهر الحضارة الحديثة التي كان لها جانباها من الأثر الحسن والأثر السبيء في التعليم والعادات الاجتماعية .

فاجتمعت كلمة الدعاة المسلمين على وجوب التبديل والإصلاح ، واختلفوا فى المنهج على حسب اختلافهم فى تعايل أسباب الضعف التى أصابت العالم الإسلامى بأسره ، ومنه المسامون الهنديون .

فالذين علنوا ضعف المسلمين بإعراضهم عن العلوم الحديثة طلبوا الإصلاح من طريق العمل الحثيث على مجاراة الأوربيين في حضارتهم وضاعفوا السعى إلى هذه الغاية بعد شعورهم بغلبة مواطنيهم عليهم ،

لأنهم أقبلوا على التعليم الأوربى فسكثر منهم للرشحون لوظائف الدولة والأعمال العامة .

والذين علوا ضعف المسلمين بإعراضهم عن آداب دينهم وابتعادهم عن منهج السلف فى أخلاقهم ومسالسكهم طلبوا الإصلاح من طريق حركة ( الإحياء ) وهى حركة التجديد الإسلامى بالعودة إلى سنن المسلمين الأولين ، وقصروا جهودهم فى إحياء الماضى على تجديد تاريخ السلف الإسلامى دون السلف القريب الذى ارتبط بناريخ دول المغول .

وقد عصم هذه الحركة أن تكون رجعة إلى الوراء - أن طلاب الإحياء إنما طلبوا الرجوع إلى الأصول الأولى بغير استثناء أو تمييز بين الراجع إلا أن يقفى به الاجتهاد فى التوفيق بين السنة المختارة. والضرورة العصرية ، فوجب على أصحاب هذه الدعوة - إذن - أن ينبذوا التقليد و يعتمدوا على الاجتهاد فى اتباع السنة التى يهديهم إليها التفكير المستقل والنظر فى مطالب الزمن ودواعى المصلحة الحاضرة ، وكادت هذه الدعوة المستقلة أن تقارب بين الفريةين المنامرضين ، وها فريق التعليم الحديث وفريق الإحياء على سنة السلف المتمارضين ، وها فريق التعليم الحديث وفريق الإحياء على سنة السلف مع الاجتهاد فى الاختيار والاستقلال بالتفكير ، لأن هذا الاستقلال خليق أن يعصم الحركة من جمود التقليد الأعمى وكراهة التجديد إصرارا على القديم بغير تبديل .

ولما ووجهت الباكستان بالمشكلة الاقتصادية كان فريق من دعاة الإصلاح يجنح إلى نظام سماه بالديمقراطية الإسلامية وترجمه المؤلف إلى الانجليزية بكلمة الديمقراطية الإلهية Theo-democracy .

وكان فربق آخر ، وعلى رأسه لياقت على خان ، يدعو إلى الاشتراكية الإسلامية ، ويقول فى تصريحاته السياسية إنه لا يعرف ( إزما ) يدين به غير الإزم الذى يلحق باشتراكية الإسلام ، ويعنى بالازم هذه الحروف الأجنبية ( Zom ) التى تلحق بأسماء المذاهب عند الغربيين ، فلا مذهب له فى السياسة ولا فى الاجتماع غير مذهب الاشتراكية على حسب عقائد الإسلام ، وفسر كلة الدولة الاسلامية بقوله إنها ( هى الدولة التي سلمت من المنازعات الداخلية حيث يجزى كل إنسان بعمله ولا يُحتمل بقاء الطفيليين ، وإن الواجب الأول على الحكومة الاسلامية أن تبطل كل ضرب من ضروب الاستغلال والتسخير ) .

قال المؤلف: ولسكن دعوة لياقت خان كانت تبدو أحياناً كأنها دعوة إلى شيء يخالف الفهم المعتاد للاشتراكية كما يخالف الفهم المعتاد للإشتراكية كما يخالف الفهم المعتاد للإسلام، وخلاصة هذا المذهب أنه يسعى إلى توفير القوت والكساء والمأوى والعلاج والتعليم لعامة الفقراء، ومن الصعب في رأى المؤلف أن نذكر نظاما من النظم الاقتصادية لا يزعم أن هذا

المسعى غرض مباشر أو غير مباشر من أغراضه المقصودة .

و يمضى المؤلف فيقول إن السند الاسلامى للنظام الاشتراكى يقوم على فريضة الزكاة ، وواجب الصدقات وأحكام المواريث وتحريم الربا وحماية الملكية ، واعتبار الدولة مسئولة عن توفير أسباب المعيشة لجميع رعاياها ، ومن ذلك في صدر الاسلام فريضة الأرزاق التي كان الخليفة عمر بن الخطاب يفرضها لبعض المستحقين .

وعقب المؤلف قائلا: إن ما سماه لياقت خان اشتراكية إسلامية لا يعدو أن يكون مزيجا من نظام رأس المال ثم الضان الاجماعي ثم (الله) . . . وإن هذه الفكرة الغامضة قد استندت إلى ركن يؤيدها من (ضرورة الرأسالية الحكومية) وهي ضرورة محسوسة حيث تتأخر الصناعة في البلاد كاهي الحال في باكستان ، ولم يغفل الداعون إلى الإصلاح الاجماعي على هذه القواعد عما يستنبعه من الاجراءات الادارية » عند التطبيق ، ولكنهم نظروا إليها نظ تهم إلى صعوبة تعالج في الطريق ولا تستدعي تقرير مبدأ سابق كفرض الادخار الجبري أو الاستيلاء أو إلغاء المصارف وما إليها .

وأشار المؤلف في ختام الكتاب إلى طائفة من فقراء الطبقة

الوسطى بين أبناء الباكستان تميل إلى إقامة «وطنية باكستانية» منعزلة عن الصبغة الدينية ، وهو اتجاء لا يستطاع الحكم على نتأنجه منذ الآن ، ويتوقف التطور الديمقراطى في البلاد ، آخر الأمر ، على تقسدم الاصلاح الاقتصادي وانتشار التعليم معا على خطوة واحدة ، ويذلك يصبح النظام الاسلامي بذاته مصدرا مستقلا في عوامله السياسية .

## ا فريقت برالني لا تقبل لتّصِديق

بعد خمسة قرون من بدء اهتمام الغربيين بالرحلة إلى الشرق ، أصبحت كتابة هذه الرحلات مذاهب متفرقة . وأصبح كل مذهب منها ذا طرائق مختلفة ، على حسب كتابها وأغراضهم منها ، أوقدرتهم على كتابها .

وقد التقينا على هذه الصفحات بكثير من هذه المذاهب وكثير من هؤلاء الكتاب وأولهم وأسبقهم أصحاب مذهب الإغراب الذين يجتذبون قراءهم برواية الأعاجيب والخوارق المجهولة ، و يحسبون أنهم مطالبون بإعطاء أولئك القراء صورة يدهشون لها بديلا من كل صورة بألفونها في بلادهم ، ولو عمدوا إلى المبالغة والاختلاق .

ومن هؤلاء الرحالين أناس مطبوعون على تشويه كل صورة يلقونها في البلاد الشرقية والبلاد الاسلامية على التخصيص، وقد تبدو لهم مشوهة منكرة وهي لا تشويه ولا نكر فيها، ولمكنهم يكرهون الاعتراف بالحسنات بينهم و بين أنفسهم فيحيلونها إلى سيئات توافق ما عندهم من سوء الغان وسوء الدخلة، وقد يعترفون بالحسنة ولكنهم

يقصدون تشويهها لاعتقادهم انه أقرب إلى هوى قرائهم وأوفق لخدمة التبشير أو الاستغلال وهم يعملون لحسابه .

ولقد رأينا بعض هؤلاء الرحالين يصدقون في النقل والوصف لأنهم يتحرون الدقة الجغرافية والتاريخية. ويعلمون أن هذه الدقة أنفع لهم وأجدى على قرائهم وأوطانهم، إذكان تضليل هذه الأوطان عن فهم الواقع على جليته تفويتا لهم عن سبل المنفعة التي يسلسكها من يواجهون الحقيقة بغير تضليل.

ولا يندر بين الرحالين بمن يصدقون النقل والوصف أن يكون منهم من يصدرون عن عاطفة حسنة تعطفهم نحو البلاد الشرقية ويبعثها فيهم أنهم ناقمون على ولاة الأمر في بلادهم المرون على سلطان رؤساء الدين فيها ، معتقدون أن اطلاع إخوانهم على حسنات الشرق وسيلة أخرى من وسائل الاطلاع على سيئات المسئولين في بلادهم عن عبوبها وأوزارها .

وربما أضيف إلى أولئك وهؤلاء فى الزمن الأخير جماعة الباحثين العلميين الذين يعلمون أن الطريق إلى الشرق مفتوح أمام الكثيرين من طلاب السياحة والاستطلاع و يحذرون على سمعتهم « العلميسة » من الخلط والتزيد فى الأمور التى يتناقلها الناس وتتواتراً نباؤها مع أحاديث البرق والإذاعة ولا يصعب على قاصد التحقيق أن يهشدى إلى وجمه الصواب فها .

وكنا نحسب أن مذهب هؤلاء الباحثين العلميين قد غلب على جماعات الرحالين فى الزمن الأخسير فضاقت على المغربين مذاهب الإغراب واستغنى قراؤهم عن غرائبهم بالجديد من أخبار البلاد التى تكفل لقارئها الجدة والطرافة و إن لم تكفل له الدهشة ومباينة المألوف كل المباينة.

ولكن الظاهر من متابعة الرحلات الأخيرة أن طريقة الإغراب لم تنقطع بعد ، وأنها عند بعض الكتاب ضرورة لا يملكون اختياره فيها ، وهي على حال من اثنتين في أكثر الأحايين : ضرورة المزاج الشعرى الذي يضني على الواقع تنويق الخيال ولوكان من مشاهد وطنه ومآلف بصره وسمعه ، وضرورة العجز عن كتابة ما يشوق القارئ ويطيب له بغير تهويل أو تحريف أو مبالغة في عرض الصحيح من كل مألوف مطروق .

ولا بد أن يكون صاحب المكتاب الذي بين أ يدينا واحداً من هؤلاء المغربين توافر له السببان: سبب التزويق الشعرى وسبب العجز عن التشويق بغير خبر غريب لا يقبل التصديق. لأنه جعل عنوان كتابه ( إفريقية التي لا تقبل التصديق: Incredible Africa ) ليروى فيه ما لا يصدقه القارى و يلتى الذنب على القارة وأبنائها ولا يلقيه على قلمه ولا على القراء.

ولعله لو استطاع أن يجتذب قراءه بأسلوب غير هذا الأسلوب لما ارتضاه للكتابة عن عقائد المسلمين في مراكش وهي أقرب إلى معظم الأوربيين من معظم البلاد الأوربية، وسياحهم فيها أكثر من سياحهم في بمض ربوعها .

روى عن أحمد الفرنسيين في طنجة أنه قال له ولصحبه: « إن طنجة عصرية بالقياس إلى بعض مدن الأقطار الداخلية . ولنضرب مثلا ببلدة فاس ... فإنني لم أكد أفرغ من مطالعة كتاب ظهر خلال القرن الرابع عشر ووصفها كما كانت في تلك الحقبة ، ولم تتغير اليوم عادات أهامها التي وصفها في كتابه ، فلو طبع الكتاب وعليه تاريخ هذه السنة لعده القارىء من تصانيف آخر ساعة ».

« وعلى أثر تناول القهوة بعد الغداء قالت لى فتاة انجليزية : إنى سمعت ذلك الرجل يقول عن طنجة إنها عصرية متمدلة . . . انظر إلى هذا . . . ورفعت ذبابها لتربينا ساقيها وهما مسسودتان مزرقتان من أثر الضربات عليهما .

« ومضت الفتاة تقول : إننى كنت ألتقط بعض الصور فى القصبة ولم تكن غير صور عادية للبيوت والطرقات وفيها بطبيعة الحال أناس من عابرى الطريق ، فأخذ النسوة فى الصياح وأقبل الرجال والأطفال الصغار فأوسعونى ضرباً ورفساً بالأقدام . . » .

قال المؤلف معقباً على حديث الفتاة : « ... إنها الخرافة القديمة ؟ فإنهم يمتقدون أن آلة التصوير تلتقط أرواحهم مع أشباحهم ... وقد كاد أحدهم أن يحطم مصورتى حين جئت إلى مراكش لأول مرة لأنه حسب أننى التقطت صورته ، ولم أكن قد فعلت وإن كان هو موقناً أن الصورة هناك وأصر على ردها إليه ، فلم يسعنى إلا أن أجاريه على على وهمه وأخذت أزمزم وأدمدم وأردد بعض الكلات التي لا معنى للما ، ثم استخرجت روحاً متخيلة من الحقيبة وناولته إياها ، فتناولها فتناولها ومضى في طريقه وهو يلفظ باللغة العربية المتواترة : خنزير يهلك على قبر جدك . . » .

واسترسل الكاتب قائلا: « إن خرافة التقاط المصورة للأرواح مع الأشباح شائعة في أرجاء العالم. ولكن الأمر في بلاد المسلمين يداخله عامل آخر من عوامل كراهة التصوير، فليس في الفن الإسلامي المشروع صور للخلائق الآدمية، وإنما يسمح هذا الفن بتمثل الرسوم الهندسية ليس إلا ، لأن القرآن يحرم تمثيل الإنسان لكون الإله الأعلى نفه غير منظور ، ولا ينبغي للإنسان أن يظهر والله الذي خلقه غير ظاهر ، وشرحت ذلك للفتاة فلم تقنع بهذا التفسير وأجابتني ظائلة إنها ترى صور السلطان في كل مكان ، وعلى رأس البواب في هذا الفندق واحدة منها . . . فقال الفرنسي الذي حدثنا من قبل : إن

السلطان مستثنى من هذا التحريم ؛ لأنه نصف إله ، ولا تسرى عليه الأحكام التي تسرى على سائر المخلوقات ... » .

إن عنوان القارة « التي لا تقبل التصديق » ليس بالتعويذة التي تحمى المؤلف من الشك الكبير فيا رواه ، وهبه شهد في طنجة ما لم نشهده معه فأين هو كلام القرآن الذي يحرم على الإنسان أن يظهر والله غيير ظاهر ؟ وأين هو المسلم الذي يطيق أن يسمع بتأليه حاكم أو تشبيهه بالإله وهو يتلوفي الكتاب أن نبيه صلوات الله عليه بشر لا يميزه عن غيره من أبناء آدم وحواء إلا أنه بشر يوحى إليه ؟ وكيف يستطيع مسلم أو غير مسلم أن يفهم أن تمثيل الإنسان مستكثر عليه ولكن هذا التمثيل الظاهر لا يستكثر على الحيوان والجاد؟

إن إفريقية التى لا تقبل التصديق هي إفريقية على صفحات هذا الكتاب وليست إفريقية كا خلقها الله ظاهرة للأعين قبل أن تظهر مصورة على الخرائط أو على الصفائح الشمسية ، وليست القصة التى نقلناها هنا غير مثل واحد من أمثلة شتى رويت عن البلاد الاسلامية وسائر البلاد المعروفة من أقطارها ، وقد يكون شفيعا للكاتب أنه سلك هذا المسلك للتهويل على ولده بما يستغربه من عظمة مراكش بالأمس كا سلكه للتهويل عليه وعلى عامة القراء بغرائب العقائد والعادات فيها اليوم ...

فإن ابنه كان يسأله عن المراكشيين : هل هم مستوحشون ؟ فيقول. له : إنهم إن لم يكونوا متمدنين حق التمدن فهم الذين علموا الأوربيين. المدنية قبل حين .

وتصيح به زوجته : لا تبلبل دماغ الغلام يا صاح ، فيدفع هذا البلبال عن دماغها ودماغ وليدها ووليده بصفحة وافية يشرح فيها فضل العرب على حضارة الغرب ، بعد زوال الحضارة من ربوع اليونان والرومان .

### الميسلم والسود في أمريكا

#### The Black Muslims In America

في هذا الكتاب بيان واف عن حركة جدية في مقدمة الحركات. الإسلامية المماصرة بالقارة الشمالية من بلاد العالم الجديد ، منذ سنة ( ١٩٣٠ م ) إلى اليوم .

ومؤلف الكتاب قس من الأمريكيين السود يسى أريك للنكولن ينتمى إلى الطائفة المسيحية التي تعرف باسم النهجيين أو لليثوديين Methodists ويدرس الفلسفة الاجتماعية بإحدى كليات «أتلاننا» ويكاد يتخصص للدراسات التي تتعلق بمذاهب السود في القارتين الأمريكتين.

وقد دلت طريقته في وصف حركة الدعوة الإسلامية بين السود الأمريكيين على عناية بالصدق في تحرى الوقائع والبحث عن مصادر الأخبار ، فهو ـ فيا عدا بعض العقائد التي ينسبها إلى السود المسلمين ونستبعد أن يدين بها أحد ينتسب إلى الإسلام \_ لم يذكر خبرا من الأخبار الناريخة يثير الريبة في نية التحقيق عنده أو يكلف القارىء تصديق مالا يقبل التصديق من دخائل تلك الحركة .

ولا غرابة في حرص الدكتور أريك لنكولن على تحقيق أخباره عن حركة كبيرة من حركات أبناء قومه في بلاده ، لأنه لا يستطيم أن يتنكر لشعوره بالقرابة الحميمة بينه وبين من يكتب عنهم و إن انشأ على عقيدة غير عقيدتهم ، وربما كان انتسابه إلى طائفة مسيحية كالطائفة « الميثودية » سبباً آخر من أسباب الصدق في وصف عيوب المجتمع الغربى وتسويغ الشكاية التي يشكوها الناقمون على تلك العيوب ومنهم السود الأمريكيون ، فإن الطائفة الميثودية إنما نشأت وانتشرت بمض الانتشار في القرن الماضي لأنها دعوة صارمة إلى إصلاح تلك العيوب وتبديل العادات والتقاليد التي من أجلها تبرمت طائفة السود والحياة الاجتماعية بين البيض في القارة الأمريكية ، وقد يكون في بيان تلك العيوب على حقيقتها شيء من الاعتذار عن إخفاق الدكتور أريك لنكولن وزملائه السود في تبشير أبناء قومه بمذهبهم المسيحي ، لأنه يقول ويستشهد على قوله بكلام المؤرخ الكبير «"بوينبي » إن السود شعروا بخيبة الرجاء حين دانوا بمذهب من المذاهب المسيحية تُمْمُ وَجِدُوا أَنْ وَحَـــدَةُ لَلَّانِ لَمْ تَعْنُ عَنْهُمْ شَيْئًا لِدُفْعِ الْمُهَانَةُ عَنْهُم ولا لحمايتهم من ظلم التفرقة بينهم وبين البيض في معاملاتهم وعلاقاتهم الشخصية أو الاحتماعية .

و يتراءى من بين السطور اعتذار آخر عن إخفاق المبشرين

السود في ضم أبناء قومهم إلى زمرتهم . فإن مؤلف الكتاب يلاحظُ أن رؤساء الكنائس يترفعون عن قبول الشذاذ والوضعاء وذوى. الشبهات بين أتباع كنائسهم ، في حين أن الدعوة الإسلامية قد أسفرت عن نجاحها التام في إصلاح هؤلاء المنبوذين بعد المتزاجهم بأبناء البيئة الإسلامية ، وقد يكون توكيد هذا النجاح عذرا للدكتور أريك لنــكولن وزملائه من ذلك الإخفاق الذى يمنون به كلما حاولوا أن يصفوا صنيع الدعاة المسلمين الذين يرحبون بمن يستجيبون لدعوتهم و ينشئونهم نشأة أخرى كما يقول المؤلف بغير موارية في شهادته لمؤسسي الدعوة الإسلامية الأولين ولمن خلفهم على هداية أتباعهم المؤمنين ، فلا يخنى المؤلف إعجابه باقتدار أولئك الدعاة على تعويد أتباعهم ، بعد فترة وجيزة ، أن يستقيموا على حياة العفة والورع و إن كانوا قبل ذلك من مدمني السكر ومقارفي الشهوات وملتمسي الكسب من أنواع الحرمات والمو بقات .

ويشهد المؤلف لمؤسس الدعوة (فراج محمد) أو فراج محمد على بحسن تدبيره لأمر الدعوة وتنظيم برنامجها واتباع الخطة التي تجدى في التوجيه وصيانة الحركة على سوائها ما ليست تجديه خطة أخرى في مكانها، ومن آثار هذه الخطة المنتظمة أن أتباعه بلغوا بعد سنوات تحو مائة ألف (وقد يزيدون) وأنهم أقاموا لهم بين الولايات الشالية

نحو سبعين مسجدا وزاوية للعبادة عدا المدارس والمكاتب وأندية الاجتماع والمحاضرة . . ومن دلائل تدبيره أنه كان يخنى عدد أتباعه و يتجنب الخوض بهم فى غمار الانتخابات و يوصى أتباعه بمثل ذلك إلى أن يحين الوقت لاستخدام أصواتهم على الوجه المقدور فى ترجيح فريق على فريق من الخصوم السياسيين .

وبحيط المؤلف إمام الدعوة بجو من الغرابة يلائم جو « الغيب » الذي يأتي من قبله رسل الدعوات، فقد حضر إلى « ديترويت » حوالي سنة ( ١٩٣٠ م ) ولم يحفل بحضوره أحد قبل بضعة شهور ، لأنهكان يحترف ببيع الملابس والمنسوجات ولم يلفت إليه الأنظار إلا بعد افتتاحه البيت الأول للوعظ والصلاة ، فلما التفت إليه ولاة الأمر ومستطلعو الأخبار بحثوا عن أصله والمكان الذي أقبل منه فلم يهتدوا من أمره قط إلى يقين ، وبلغ من اضطراب الظنون حول حقيقته أن بعضهم ينميه إلى مكة وبعضهم ينميه إلى فلسطين ، ويقول أناس إنه من الإفريقيين التابعين للدولة التركية، ويقول غيرهم إنه من رسل الدازيين إلى أمريكا لإثارة رعاياها للتمردين عليها، بل زعم بعضهم أنه من دعاة السياسة اليابانية ، كما زعم آخرون أنه من دعاة السياسة الروسية ، ولولا أن تنظيم الحركة كان أقوى وأثبت من أن تستمال إلى خدمة الدعايات لحقت فيه شبهات القائلين إنه داعية من أولئك الدعاة الدوليين مستتر عن الأنظار بستار القومية والدين ، ولكن الرأى المحقق الذي انتهى إليه الباحثون عنه أنه « مبشر مسلم » شديد العصبية لدينة ، مع مغالاة تنسب إليه في مزج الدعوة الدينية بالدعوة العنصرية إلى تغليب الرجل الأسود على سلطان « الرجل الأبيض » خلافا المعنصرية النازية التي حاول بعضهم أن يحسبه من أذنابها .

ولمسا احتجب عن مقر الدعوة بمدينة ديترويت وما حولها كان احتجابه أغرب من ظهوره وأدعى إلى إثارة الظنون واضطراب الأقاويل فإنه أناب عنه أكبر مريديه السيد « محمد إيليا» ثم انزوى عن الأنظار ولم يرجع من غيبته تلك إلى هذه الساعة، وقيل عن أسباب احتجابه: إنه ينتظر ساعته الموعودة، وقال كثيرون إنه ذهب ضحية لمكائد أعدائه الدينيين أو السياسيين، ولم يستبعد فريق من أبناء الإقليم أنه اغتيل وأن اغتيال كان على يد ناس من أتباعه المنشقين عليه، لأنه كان بجرد حلته السياسية لعداوة الرجل الأبيض ولا يوحى أتباعه بالولاء الدولة القائمة في البلاد، وانشقت عليه فئة من أتباعه أشفقوا من تعريض الحركة كلها لبطش الدولة باسم القانون خالفوه وجهروا بولائهم للسلطة الدنيوية مع احتفاظهم برسالتهم الدينية والثقافية، وإلى بعض هؤلاء الدنيوية مع احتفاظهم برسالتهم الدينية والثقافية، وإلى بعض هؤلاء المنشقين يعزى اغتياله على قول أناس من شيعته وأناس من مخالفيه.

وكل ما ينسبه مؤلف الكتاب إلى هذه الدعوة يدخل في باب

الاحتمال المقبول إلا ما يرويه عن شيعة قليلة اعتقدت فيه أنه إله تجسد لينقذ خلائقة المظلومين ، وأنه ظهر بالجسد على صورة إنسان من السود لأنه أراد أن يطهر الأرض من فساد الرجل الأبيض ويسلمها لأيدى السود من ضحايا ذلك الفساد .

فنحن نستبعد أن يشيع هذا الاعتقاد بين أناس يقرءون القرآن وبعرفون طرفامن سيرة النبي عليه السلام، ولكننا لانستبعد الغلوفى الحلة على الرجل الأبيض وما يتبعه من الغلوفى تقدير رسالة الرجل الأسود الذي يضطلع بإصلاح فساده و إزالة سلطانه . فإن مؤسس الدعوة بحدينة « ديترويت » قد عول على النخوة القومية ولم يكن له مناص مر التعويل عليها للارتفاع بنفوس أتباعة إلى مقام الكرامة التى تأبى الخنوع لأصحاب السطان وتطمح إلى الوقوف منهم موقف للصلحين المعلمين ، فايس قصاراه من الإقناع أن يقنع سامعيه بمشابهة السادة فى بلادهم وبين مظاهر سلطانهم واعترازهم ، بل هو يناديهم ليصلحوا بلادهم وبين مظاهر سلطانهم واعترازهم ، بل هو يناديهم ليصلحوا عيث فسد أولئك السادة، ويملكوا زمام الولاية حيث كانوا من قبل حيث فسد أولئك السادة، ويملكوا زمام الولاية حيث كانوا من قبل

ووافقت هذه الدعوة « الحملية » دعوة أخرى عالمية من قبل الآسيويين والإفريقيين ، لم يكن لها شعار منذ قيامها مع حركات الاستقال غير الثورة على دعوى الرجل الأبيض في حق السيادة على

الأمم الصفراء والسمراء أو الأمم غير البيضاء على الإجمال، ولم ينس إمام الدعوة أن الإسلام لا يقوم على كراهة جنس من الأجناس ولا على التفرقة بين الشعوب والألوان، ولكنه كان يقول: إنها «كراهية تولدت من الكراهية» وإن عداوة السود للبيص فرعمن أصل عريق فيا حوله، وهو عداوة البيض للسود. فإذا تقدم الزمن بدعوة «ديترويت» إلى ما وراء هذه البواعث «المحلية»أو الموقوتة لم يكن عسيراً على المؤمنين بها أن يصونوا لها تلك الغيرة التي استمدتها من النخوة القومية ليستقيموا بها على النهج القويم من الغيرة «الإسلامية» أو الغيرة الإلهية.

#### \* \* \*

و يرى القارئ أن حديث المؤلف عن الأقليات حديث يغلب عليه الصدق والإنصاف ، ومنه حديثه عن المسلمين السود ، وهم أقلية دينية ، بين أقلية قومية ، من السود المتنصرين أو الوثنيين .

ولعل مرد هذا إلى أن مؤلف هذا الكتاب القس الأمريكي الأسود الدكتور أريك لنكولن ــ من أتباع الكنيسة المنهجية Methodist التي تعتبر - هي نفسها -- قلة صغيرة بين الكنائس الغربية ، تقوم برسالة مجددة كرسالة الثورة على التقاليد وعلى البدع المستحدثة في وقت واحد .

وقد جنح بالمؤلف موضعه هذا بين الأقايات المتداخلة إلى الصدق في تصوير أحوالها وشرح أزمانها و بسط أسباب الشكاية من جانبها ، وهو ... في جملة آرائه وعواطفه ... أقرب إلى تسويغ مواقف الأقليات بإزاء الكثرة الفالبة بين الأم البيضاء ، لأنه برى أن الأقلية من مبدئها لا توجد ولا تدوم ولا تتساند للدفاع عن حقوقها والتمرد على مظالمها ما لم تكن هناك حقوق مهدرة ومظالم منكرة وانفاق على الشعور بالخطر والتذمر من الضم ، تخلقه الحاجة إلى التضامن حيث لا غنى عنه ولا مناص منه ؛ لأنه الوسيلة الوحيدة لحفظ البقاء واجتناب الفناء .

وليس أعلم من هذا المؤلف بأحوال الأقليات على اختلافها ، لأنه بنتمى إلى أكثر من (أقلية) واحدة بين السود والبيض ، فضلا عن قلة القساوسة السود بين زملائهم البيض ، وقلة هؤلاء القساوسة جميعا على مذهب الكنيسة (المنهجية) بين رجال الدين من أتباع الكنائس الكبرى .

والقارىء يدرك من المقارنات الكثيرة بين أحوال الأقليات أن السود المسلمين في موقف خاص مع الأمريكيين السود والبيض على السواء، وأن هذا الموقف قد يعرضهم للحرج بينهم وبين أنفسهم إذا أرادوا (تصحيح الوضع) من الوجهة الاجتماعية التي ترتبط بأحكام القانون

نو ( ظروف ) السياسة القومية ، ومن حولها السياسة العالمية .

فاليهود مثلا قلة في الولايات المتحدة ، لأن عدتهم على أكبر تقدير لا تزيد على خمسة ملايين ، ولسكنهم لا يشعرون بالحيرة التي تشعر بها الأقليات الوطنية إذا اضطرتهم النفرة بينهم و بين المسيحيين البيض إلى اجتناب الأندية والحجامع المشتركة ومواضع المزاحمة الملحوظة في الحياة العامة ، لأبهم أصحاب ثقافة دينية وتربية فكرية تجمعهم معا عند الحاجة إليها و يعتصمون بها في عزلتهم المختارة أو عزلتهم الاضطرارية ، وكثير منهم من يختلط بأبناء الأكثرية اختلاطا تصعب التفرقة فيه ؛ لأنه اختلاط في المصالح والأعمال .

أما الأمريكي الأسود فليست له عصمة ثقافية بأوى إليها إذا اضطرته النفرة منه إلى اعتزال المجتمع الأبيض ، لأنه عالة في ثقافته المعصرية على أولئك الذين يعتزلونه ويدفعونه على الرغم منه إلى الاعتزال ، فهو يتعلم منهم ويدين أحيانا بدينهم ، وملاذه من التفكير ومن الآداب الاجتماعية يعود به إلى مجتمع بدأئي في غير القارة الأمريكية ، وليس له قوام اجتماعي في بلاد هذه القارة .

وهنا تنشأ بين الأقليات حالة خاصة لا تشبه حالة الأقلية اليهودية ولا حالة الأقلية الزنجية ؛ وهي حالة السود المسلمين .

إن هؤلاء السود المسلمين يعرفون لهم ملاذا ثقافيا يعتصمون به إذا نفروا من البيئة الاجتماعية البيضاء أو نفرت منهم هذه البيئة ، لأنهم يجدون في المجتمع الإسلامي ثقافة روحية تعوضهم عن ثقافة الأكثرية الغالبة ، ويعتمدون على هذا المجتمع لإيواء اللاجئين إليه من أبناء جلدتهم الذين يتقبلهم المجتمع ولا يرفضهم كا ترفضهم الكنائس المسيحية ، وقد تبين \_ مما سلف \_ أن المجتمع الإسلامي لا يضيق باللاجئين به من نفايات المجتمع الأمريكي الموصومين بوصمات العمار والرذيلة ؛ لأن هؤلاء اللاجئين لا يلبثون أن يشعروا بالتعاطف الصادق بينهم وبين إخوانهم ممن سبقوهم إلى الإسلام ، فلا يطول بهم الأمد أن يقلعوا عن عادات السوء التي وصمتهم في حياتهم الأولى ، و يتوب يقلعوا عن عادات السوء التي وصمتهم في حياتهم الأولى ، و يتوب الأكثرون منهم من رذائل المقامرة والمعاقرة ومقارفة الأوزار .

فإذا استطاع المسلم الأسودأن يعتصم بمجتمعه الإسلامي فماذا يكون موقفه في هذه الحالة من الحجتمع الأكبر: مجتمع الأمة الأمريكية، أو الدولة الأمريكية في أوسع نطاق ؟

لقدكان زعيم الدعوة الإسلامية فى الولايات المتحدة يستنهض السود بنخوة القومية والعصبية للاستقلال بعقائدهم وعواطقهم عن الأكثرية البيض.

فهل تمضى الأقلية الإسلامية على هذه الخطة فتعتزل الأمة التي تعيش بينها اعتزال الأعداء وترفض الولاء « القانوني » للوطن الذي تنتمي إليه ؟ .

إن هذه الخطة أحرجت كثيرا من زعماء المسلمين السود ومكنت منهم خصومهم الدينيين والسياسيين ، فحاربوهم باسم القانون واستعانوا عليهم بتهمة الخيانة الوطنية ، وأوشكوا أن يتذرعوا بهذه التهمة لحرمانهم من حقوق المساواة في الانتخاب ووظائف الحكومة ، فنهض من هؤلاء الزعماء المسلمين أناس يحمون أبناء دينهم من جرأتم الاتهام يخيانة الوطن ويعتبرون الدعوة إلى الإسلام دعوة مفتوحة للبيض والسود على السواء ، ولا يرون للدعوة الآن نفعا كبيراً في قصرها على استثارة (العصبية) الجنسية واعتبارها ثورة على البيض في الدين وفي الوطن وفي آداب الاجتماع .

وهؤلاء الزعماء الكفاة يتوسلون بتغيير الوجهة على هذا النحو إلى غاية أخرى أصعب مراما من الأولى. وهى الاعتراف بالإسلام مذهبا من المذاهب الدينية الرسمية في دستور الولايات المتحدة ، وهو مطلب كبير غير مطلب الحرية الدينية ، لمن يشاء من السود أو البيض أن يدين بالإسلام ، فليس في نصوص القوانين ما يمنع أحدا أن

يتحول عن عقيدته المسيحية إلى العقيدة الإسلامية ، ولـكن المشكلة ( الواقعية ) تبدأ حين يتصل الأمر بحكم من أحكام القانون تتعارض فيه الحقوق وإجراءات القضاء ، وبخاصة مسائل الزواج والميراث .

فاذا بكون الحسكم فى قضية تلجأ فيها زوجة من زوجتين إلى المحسكة للمطالبة بحصتها فى الميراث ؟ وماذا يكون الحسكم فى قضية بتنازع الخصوم فيها على المسائل الشرعية التي لا تنص عليها قوانين الدول الأوربية أو الأمريكية ؟.

عند الاعتراف بالإسلام مذهباً رسميا من مذاهب الدولة يجوز أن تكون لهذه القضايا جهات نظر مستقلة يحتكم إليها المختلفون ، وهذه هي الوجهة التي يتبجه إليها زعماء الدعوة الإسلامية ، ويعتبرونها حقا من حقوق المواطن الأمريكي ينبغي أن يعترف به الدستور والقانون .

ولا يخنى أن القانون الأمريكي يحرم تعدد الزوجات، ويحرم المذاهب المسيحية التي اعتمدت في إباحة تعدد الزوجات على نصوص العهد القديم، ومنها مذهب المورمون. . . ولكن المشكلة تزول من ناحيتها القضائية إذا بطل الاحتمكام فيها إلى محاكم البلاد وتراضى الطرفان على حلها بينهما أو على اختيار الحكم الذي يفصل فيها ،

ولو لم يكن هذا الحسكم مفوضاً في وظيفته من جانب الدولة بالنظر في هذه الأمور .

وقد عهدنا من مؤلف السكتاب أنه لا يكشف عن نية صريحة فى مقاومة الدعوة الإسلامية ، ولسكنه صريح كل الصراحة فى بيان للواقف التى توجب هذه للقاومة أو تيسرها لمن يريدها .

و يبدو من بين السطور أن تحويل الدعوة الإسلامية من حركة مقصورة على السود إلى حركة تفتح ذراعيها للسود والبيض من الأمريكيين وغير الأمريكيين ، هي موضع الاهتمام الكبير في دوائر التبشير ، لأن المبشر الإسلامي من الأمريكيين السود يعلون الدعوة إلى الإسلام في بلاده كما أتجهت هذه الدعوة إلى أبناء البلاد جميعا من قبل المسامين الآسيو بين والإفريقيين ، وهم اليوم في أمريكا طلبعة ناجحة قد يتبعها غدا مدد كبير ؛ وأدعى من ذلك إلى اهتمام دوائر التبشير أن المسلم الأمريكي الأسود يزاحم البعوث التبشيرية مزاحمة شديدة في القارة الإفريقية بعد استقلال شعوبها عن سلطان الدول الغربية ، وينتظر أن يكون ـ في تفدير المبشرين قبل غيرهم ـ أوفر نصيبًا من النجاح والقبول من إخوانهم السود في تلك البعوث التبشيرية ، وأشد ما يكون الاهتمام بهذه المسألة في هذه الأيام ، فإننا

نفتح الصحف التى تعنى بها عندهم فلا نكاد نطلع على صحيفة منها تخلو من أخبار (ترقية) المبشرين السود إلى كراسى الأساقفة ، بل المطارنة ، من رجال الكنيستين الكاثوليكية والبروتستنتية المقيمين بالديار الإفريقية أو الراحلين إليها من ديار العالم الجديد ، و يزداد عدد هؤلاء الأساقفة والمطارنة كل يوم فى البلاد التى يكثر فيها المسلمون .

# دورالا يسلام في مسينة باللفارة الأفريقيّية

للاسلام حصة بارزة \_ لا تزال \_ فى كل كتاب حديث يصدر من المطابع الأوربية أو الأمريكية عن القارة الإفريقية . وقد تنوعت موضوعات هذه الكتب على الزمن وتنوعت معها وجهة البحث فى السائل الإسلامية .

فقى الفترة الأولى منذ ابتداء العناية بهذه القارة قبل نحو السنوات العشركانت الموضوعات كلها ... أو أكثرها ... متجهة إلى الإحصاء وجمع المعلومات العامة عن السكان وموارد الرزق وينابيع الثروة وتقسيات المواقع وتسجيل الظواهر الجغرافية والاستعمارية ، وكأنما كان المؤلفون يفكرون في الناحية التي يستفيد منها المسيطرون من الخارج وهم يديرون حكومات البلاد أو يملكون أزمة الحكم ووسائل السيطرة والاستغلال فها.

فلما تقررت فى الأذهان فكرة الاستقلال الوطنى أصبحت إرادة الإفريقيين بين حاكمين ومحكومين هى الناحية التى تتجه إليها أنظار المؤلفين ، وأصبحت إرادة الأجنبى تبعاً للارادة الوطنية فى تحصيل المعلومات والتعليق عليها بعد قيام الحكومات المستقلة وتركيز السلطان فيها على العوامل النفسية والاجتماعية التي ترجع إلى أبناء البلاد أولا ثم ترجع بعد ذلك لمن يحسن فهمها والانتفاع بها من أصحاب السياسات الأجنبية.

وقد أسفر هذا التنويع في موضوعات التأليف عن وجهنين من وجهات البحث المخصص للمسائل الإسلامية ، وهما :

أولاً : دور الإسلام المنتظر فى إقامة نظم الحسكم بعد استقلال الأمم الإفريقية .

ثانيا: معنى انتشار الإسلام قديما وحديثاً بين الإفريقيين باعتباره حركة من حركات التاريخ ، والاستطراد من ذلك إلى استطلاع مصير هذه الحركة بين حركات الحضارة أو الحضارات العصرية .

وفى أكثر من بحث هام يميل المؤلفون إلى ترجيح فرص الإسلام على فرص العقائد الأخرى مد دبنية كانت أو اجتماعية مد في توجيه دفة الحكم واتخاذ السند الموافق للا نظمة الإدارية أو الدستورية التي يختارها الإفريقيون حيثًا توقف الأمر على تقاليد المسلمين أو قواعد الإسلام كا يفهمونها هناك.

فني كتاب إفريقية الاستوائية ، وهو كتاب ضخم في بجلدين تزيد صفحاتهما على مائة وألف صفحة \_ يقول الأستاذ جورج كمبل Kimbie

رئيس قسم الجغرافية بجامعة أنديانا ـ « إنه من المشكوك فيه أن تكون. الأنظمة الغربية القائمة على النفاذ والجد، ملائمة لمطالب الثقافة في بيئة يغلب فيها أن يسكون السبق للماكر لاللسر مع ، والفوز في المركة للخفيف في العمل لا للقوى في الخلق ، حيث لا معنى لكامة الفساد والرشوة لأن كل خدمة تعطى تتبعها فائدة تؤخذ ، ويسود الشك على العموم في جدوي المطابقة بين النظم المحلية والنظم الغربية ، ولا يخلو مكان من فكرة الحيدة بين الكتلتين الغربية والشرقية ، إذ يعتقدون أن الأمة يستحيل أن تحكم نفسها إذا هي كانت متعلقة بأخلاق الأمم الأخرى ولغاتها وعقائدها ، ولا يقتصر النفور هنا على كرامة السير على المنهاج الغربي ، بل يتعداه إلى وجوب البحث عن منهاج آخر أوفق للعقل الإفريقي والظروف الإفريقية ، مع تفضيل الإسلام ــ لتسليمه بمواطن الضعف الإنساني و إغضائه عن فوارق الألوان ــ على المسيحية بما تدعو إليه من الدقه وماتشتمل عليه من الكمنوتية المقدة والاعتراف بالفوارق الكثيرة، فضلا عن الارتباط بين وجودها ووجود الطبقات. الحاكمة والعلم بأنها تسكون في موضعها سحيحة مألوفة كلما تسربلت بسر بالها الفضفاض الذي لا يضيق حتى يشبه كسوة الشغل في المصنع، وهي على هذا ـ تصر على النشبث ببعض القيم التي احتواها النظام الاجتماعي القديم بروابطه العائلية وشعائره المتبعة وإجراءاته القضائية:

.وسائر فنونه التي لا يعلى عليها ويكاد الرجل الأبيض نفسه ألا يرتفع إنى أوجها » .

يقول المؤلف ذلك في الصفحة ال (٣٣٤) من المجلد الثاني ، ولكنه يقرر في الصفحة ال (٢٧٦) من المجلد نفسه كلاما ينقض هذا السكلام في فحواه إذ يقول : إنه على تقيض الحالة بالنسبة إلى المسيحية بشاهد « أن الإسلام كان له أثر ضعيف في الوطنية الإفريقية وهو مع ضعفه الشديد سلبي لا إيجاب فيه ؛ لأن المثال الميز للحكومة الإسلامية ، كا يقول جورج كاربنتر إنما هو مثال الحسكم الشخصي المطلق مستنداً إلى ولاء الجماهير قائما على قواعد الدين ، وعلى الخوف والرهبة ، وسلطان ولاء الجماهير قائما على قواعد الدين ، وعلى الخوف والرهبة ، وسلطان المحكم المسكري ، ولا ملاءمة بين هذا المثال وبين تركيب النظام الإداري المتشابك وتعدد الكفايات الفنية التي تتطلبها الأعمال المنوعة الإداري المتشابك وتعدد الكفايات الفنية التي تتطلبها الأعمال المنوعة في الأمم العصرية ، إذ ليس في وسع هذا المثال أن يخلق ولاء للوطن يرتفع به فوق منازعات العقيدة والأفكار المختلفة ، ولا أن يهيء المجال يرتفع به فوق منازعات العقيدة والأفكار المختلفة ، ولا أن يهيء المجال للنشأة الزعماء المنتظرين وضمان الأمان للا كفاء من الموظفين » .

#### \* \* \*

ويرد هذا البحث في كتاب ضخم آخر عن شـبه جزيرة «سيراليون» يقع في أكثر من سبعمائة صفحة ويقول مؤلفه كريستوفر وفايف Cristopher Fyfe في متفرقاته: « إن تعاليم البعوث التبشيرية

المسيحية على خلاف تعاليم الإسلام - تهدم الاستقلال الذاتى فى. الأفريق وتعطل تصرفه المطبوع، والحل الذى يقترحه بلايدين Blyden هو إقامة جامعة خاصة بإفريقية الغربية تسند فيها وظائف التعليم إلى إفريقيين من نصفى المكرة ومعهم إفريقيون مسلمون من داخل القارة لتنشئة الطلاب على سليقتهم والابتعاد بهم عن محاكاة المثل الغربية »

#### \* \* \*

أما البحوث التى تعرض لتقسير معنى انتشار الاسلام فى القارة. الإفريقية باعتباره حركة من حركات الأمم فى التاريخ العالمى فهذه أمثلة منها :

يرى باتين Batten في سلسلة كتبه ، عن أواسط إفريقية أن انتشار الإسلام بين الإفريقيين – إذا روجعت أسبابه جميعا – إنما هو نتيجة لا محيد عنها لانتشار حضارة إنسانية ممتازة لم تسكن في العالم حضارة تضارعها أو تقوى على مغالبتها ، وأن وصول الإسلام إلى القارة الإفريقية كان ملازما لوصوله إلى القارة الأوربية نفسها وامتداده إلى الأقطار البعيدة من القارة الآسيوية ، وقد كان امتياز حضارته سببا كافيا لسيادته على العالم المعمور والعالم المجهول الذي يصل إليه العربي المطبوع على الترسل والسياحة ، يعينه على مطاوعة هذه النزعة أنه اقتبس كل على القريس من اليونان والأمم القديمة من علوم الجغرافية والفلك وزاد.

عليها حب الكشف الذى سرى إلى جميع المسلمين مع سريان الشوق إلى زيارة مكة ومعاهد الإسلام الأولى . « وبيناكان الأوربيون يعولون على السحر كان أطباء العرب يجرون عمليات الجراحة الصعبة ويحسنون الانتفاع بكثير من العقاقير ولا تزال طرق العلاج عندهم مما يستقيد منه الأطباء في علاج بعض الأمراض إلى هذه الأيام » .

ومثل هذه الحضارة لا سبيل إلى حصرها فى بقعة محدودة من العالم ، مع إقدام العربى على احتمال الجهد والخطر ورغبته فى الرحلة والارتياد . فانتشار الاسلام إنما هو فى حقيقته انتشار حضارة جديرة بالانتشار وهو حركة من حركات التوسع «الأممى» تبعثها دواعى النشاط التى تمهدها المعرفة ، وتشحذها العقيدة التى تسود الدنيا ، لأنها لاتبالى أن تقتحمها ولا تكترث لفراقها .

#### **学 块 杂**

ومن أحدث المؤلفات عن إفريقية تاريخ موجز للقارة ألفه كاتبان للما خبرة حسنة بالشرق من طريق الدراسة ومن طريق السياحة والمعاشرة، وها رولاند أوليفر وجون فاج Fage وها يفصلان بين دور الفتح الإسلامي ودور التغلغل الإسلامي إلى مجاهل القارة الإفريقية، فإن الإسلام لم يسلك طريقه إلى ما وراء الصحراء إلا بعد زوال دولته الكبري في للغرب، ولكن الشعوب الإفريقية إلى الشمال لم تمكن

لتجتاز الصحراء التى لم تجاوزها قبل ذلك لولا دفعة من الحضارة يعززها إيمان العقيدة . . . « وإن الفترة بين سنتى ( ٥٠٠ و ١٣٠٠ ميلادية ) هى الفترة التى ازدهرت فيها حضارة للإسلام لم تشتمل حضارة أخرى على مثل ما اشتملت عليه من تمرات الفكر والفن والعلم والسياسة ، وهى كذلك فترة نمت فيها دول من أهم دول القارة الإفريقية ، إذ قامت شعوب البربر بدور تاريخى كبير فى العالم الغربى والبلاد الآسيوية القريبة ، وقامت من خلفها إلى جنوب الصحراء والبلاد الآسيوية الدول التى كان للإسلام هناك شأن فى إقامتها » .

وكأنما ابتدأت مرحلة الامتداد إلى داخل القارة الإفريقية فى تقدير المؤلفين ، بعد انتهاء مرحلة الاستقرار فى شمال إفريقية وجنوب أوربة ، على أثر انحلال الدول الإسلامية القوية فى كلتا القارتين .

#### 张 张 张

و يتخطى جالت بولن Buin مراحل الماضى فى كتابه عن « دور العرب فى إفريقية » ليسأل عن دور الإسلام فى المستقبل القريب بين القوى التي يمكن أن تعمل فى توجيه القارة ، وهى قوة التبشير وقوة السياسة الدولية وقوة الوطنية غير الإسلامية .

و يقول المؤلف ــ وهو صحفي فرنسوى بعرف العربيـــــة

والانجليزية \_ إن الكتائس تتغاضى عن الإسلام ولا تشتد في مقاومته لأنها لا تنزله منزلة العدو الأول مع ما تحذره من خطر الشيوعية ، ولهذا لم تعقب صيفة الفاتيكان بشيء على البيان الصريح الذي أعلن فيه شيخ الأزهر في مستهل سنة ١٩٦١ وجوب محاربة البعثات التبشيرية لأنها أداة من أخطر أدوات الاستعار ، ولا يلوح من مسلك الوطنيين الإفريقيين غير المسلمين أن الدول الغربية التي كانت تستعمر بلادهم ستلقى منهم عونا في السياسة التي قد تتبعها لمقاومة الإسلام ، فما لم يأت المستقبل بنبأ جديد عن علاقات الوطنيين الإفريقيين بهذه القوى المتقابلة فهناك دور هام للعرب أو للاسلام في القارة الإفريقية يحسب له المتقابلة المناك الوطنيين القومية الإفريقية يحسب له المتقابلة الكبير في توجيه مستقبلها القريب .

وهذا جواب معلق على سؤال للؤلف عن المصير ، ولكنه يخرج بجوابه المعلق من تردد الشك والإبهام إلى بعض الوضوح حين يشير تلك الإشارة إلى الدور الإسلامي المحتمل ؛ لأن الفريق الأكبر من الباحثين يحجمون عن الجواب النافع إذا قابلوا بين العدة التي استعد بها الإسلام أمس للايغال في قلب القارة الإفريقية و بين عدته التي قد يستعد بها اليوم للثبات والمزيد من التقدم ، ولا يبدو على أكثرهم أنه ينتظر من القارى جوابا إلى الإيجاب إذا سألوا عن القوة الكامنة في المسلمين : هل هي كفؤ لرسالتها الجديدة في القارة الإفريقية ؟ ا

# تأثيرالاسلام في العبارة اليهؤدية

هذا اسم كتاب ألفه نفتالى فيدر Naphtali Wieder باللغة العبرية ونشرتُه مكتبة الشرق والغرب بأكسفورد وجعلت عنوانه بالإنجلنزية :

Islamic influences on the jewish Worship,

وعنوان السكتاب يغرى بهذا السؤال : كيف يكون هذا التأثير واليهودية سابقة للإسلام ؟ .

وقد يتعرض القارىء للسلم أيضاً لهذا الإغراء؛ لأن تقدم اليهودية فى تاريخ الدعوة يخيل إلى السكتيرين أن السابق فى التاريخ أولى بالتأثير فيما يليه ، أو بسبقه إلى الشعائر التى بتشابهان فيها.

وهذا الخاطر « العرضى » هو مصدر تلك « الإشاعة » التي راجت في الغرب وكادت أن تثبت عندهم تبوب المقررات العلمية ، فقال بعضهم : إن الإسلام نسخة مفصحة من المهودية ، وزاد آخرون فقالوا : بل نسخة مشوهة من اليهودية والمسيحية ! ولم يبرأ من هذه

العجلة رجل فى طبقة الله كتور «شو يتزر» فى الثقافة والخلق ، كان من واجبه أن يعصم عقله أمام الإشاعة الرائجة ، و إن كل قول لايستند إلى البحث ولا يستند البحث فيه إلى الدليل فهو حديث من أحاديث الإشاعات ، إن لم نقل أحاديث الخرافات .

والبحث الذي كان من الواجب أن يستقصيه « الباحث» المقارن بين اليهودية والاسلام إنما يقوم على دراسة الموضوع والأمة لا على دراسة الرقم التاريخي وحده والوقوف لديه بعيدا من موضوعه ومن أهله .

ولا يتم هذا البحث إلا إذا تناول أصالة اليهود فيما نقلوه من العقائد والأخبار ، ثم تناول السبق عامة ولم يتناوله فى ناحية واحدة من نواحيه ، وتناول جوهر الدين ولم يقنع منه بأسماء العناوين .

واليهود ليسوا بالأصلاء فيما تدينوا به من العقائد ونقلوه من الأخبار ؛ لأنهم لم يعرفوا أكثر هذه العقائد والأخبار قبل عهد عبوديتهم في بابل، وكل ما كان مفتوح الباب لليهود فيما بين النهرين فقد كان مفتوح الباب أيضا لعرب الجزيرتين: جزيرة الدجلة والفرات وما يليها من أرجاء الجزيرة العربية.

والسبق إلى النبوة عامة لم يثبت لليهود ، بل ثبت من كتب اليهود أنفسهم أن أنبياءهم الأول تلقوا علم الدين وشعائر العبادة من « ملكي صادق » و بلعام وأيوب و يثرون . . . و يثرون كا جاء

في العهد القديم ... هو الذي علم موسى عليه السلام علم التبليد في وإقامة الشريعة ، وهو الذي أمّه وأمّ قومه لمصلاة القربان . . . وفي تاريخ العرب من أخبار الأنبياء ما ليس في تاريخ اليهود ، ومنهم صالح وهود وذو الكفل عليهم السلام ، وكلمة « النبي » نفسها لم تسكن معروفة عند اليهود قبل دخولهم أرض كنعان ، وإنما كانوا يسمون النبي بالرائي ورجل الرب على رواية العهد القديم .

أما المقارنة فى جوهر الدين فالمعول فيها على المقارنة بين الفكرة التى توحيها الديانة فى العقائد الجوهرية : وهى عقيدة الإله وعقيدة النبوة وعقيدة التكليف .

والمقارنة بين هذه العقائد في الديانتين الإسلامية واليهودية هي بالإيجاز مقارنة بين «يهوا» والإله الواحدالصمد رب العالمين ، ومقارنة بين نبى المداية والبلاغ المبين ، ومقارنة بين الحساب على سنة المحاباة والاختصاص بالحظوة وبين حساب العمل بوالنية واستقلال الإنسان بماكسب وبما أراد .

ولم يعرف النوع الإنسانى دينا رفع هذه العقائد إلى سماء من التنزيه والرشد والصدق فوق تلك السماء العليا التى ارتفع إليهاالإسلام. فإذا كلف الباحث عقسله أن ينظر إلى السبق التاريخي نظوة الإنصاف فليس لليهودية سبق على الإسلام، وقد يكون السبق على

خلاف ذلك للمسلمين على اليهود ، كلما نظرنا إلى أهل الدين فى الزمن القديم أو فى الزمن الحديث .

ولقد بدأ البحث على هذا الأساس فثبت النبوت الذى لا شك فيه أن البهود تعاموا من المسلمين فى لغتهم وأدبهم وحكمهم ، وأن المسلمين لم بأخذوا من البهود شيئًا غير تلك « الإسرائيليات » التى تناقلها الجهلاء وأفلح المصلحون — أو كادوا أن يفلحوا — أخيراً فى تطهير العقول منها والرجوع بها إلى الجادة الإسلامية فى نظائرها من شعائر الدعوة المحمدية .

فلم تسكن للفة العبرية قواعد نحو أو بلاغة قبل القرن العاشر للميلاد ، وهو القرن الذي تعلم فيه ( الرباني سمديا جابون ) ثقافة العرب بمصر ووضع أول كتاب للقواعد العبرية وقواعد الفصاحة فيها ، وتلاه ( الرباني آودنيم بن تميم البايلي ) فألف كتابه بالعبرية مقرونة بالعربية ، مفسرة بشواهدها وأمثالها .

ولم يكن في اللغة العبرية فن للعروض فتعلم اليهود هذا الفن من العرب بالأندلس ومصر ونظموا في لغتهم وفي لغتنا على الأوزان العربية .

. وكان فيلسوفهم موسى بن ميمون ـ تلميذ فلاسفة المسلمين في. المغرب أول من كتب عندهم في حكمة (التوحيد) واستثنى المسلمين

12%

من الأمم التى تنهى التوراة عن التعود بعاداتهم ؛ لأنهم مؤمنون يعبدون الإله الأحدولا بشركون به إلها آخر .

وكتاب اليوم يتقدم بالبحث خطوة أخرى فيقابل بين عبادات اليهود قبل اتصالم بالمسلمين وعباداتهم بعد هذا الاتصال ببضعة أجيال، فيتبت المؤلف أن القدوة بالمسلمين عادت باليهود إلى إحياء السنن التي هجروها من عباداتهم الأولى وعلمتهم سننا أخرى لم يعلموها، ومنها شعائر في صميم العبادة كشعائر الوضوء والغسل ونظام الصلاة الجامعة وغيرها من الصلوات.

و ينقل المؤلف نصوص التلمود التي لم يرد فيها ذكر للوضوء أكثر من غسل اليدبن ، ثم ينقل وصايا الأثمة المتأخرين ووصايا الشعراء الذين تبعوهم بنظم القصيد انزغيب الشعب في هذه النظافة المستحبة ، وأشهرهم (مناحيم دى لونزان) الذي قال في بعض شعره : (تطهر من رجس المتاع ووقائع الليل الجسدية ولا يكن العرب والليبيون والليديون أكثر منك طهارة وهم يغسلون أيديهم وأرجلهم ورعوسهم بالماء وفي القجر وظهراً وعشية ، وكذلك ليلاحين يشتد البرد و يسقط الثلج). ولما ثار الرجعيون من رجال الدين المهود ثورتهم على هذه البدع

ولما ثمار الرجمهيون من رجال الدين اليهود ثورتهم على هذه البدع المستحدثة سرت الثوره إلى الشعب في هذه المرة فقال الرئيس فنحاس ابن مشولم شيخ الطائفة بالإسكندرية: (هب الناس من جميع الأنحاء قائلين: نمن لا نحتمل أقوالكم التى ينقض بعضها بعضاً ، لأنكم تعلون ماتشاءون وتحرسون ماتشاءون ، أليست هناك تقاليد أثرت عن أسلافنا ومن تقدمونا تحرم على الاسرائيلي الصلاة وهو بحال الجنابة حتى ينتسل في الحام أو يتطهر في البحر وينظف نفسه ؟ فكيف تجيزون الصلاة ودخول الكنيس وتلاوة التوراة دون اغتسال ؟ . . . . إذا كان الدين كذلك فتحن ذاهبون لنرفع أمرنا إلى القضاء ؟ ! ) .

والقضاء هنا هو القضاء الاسلامي في غير الشئون الملية التي يتولاها رئيس الطائفة ، مما يدل على اعتبار قضاة الشرع المسلمين مرجعاً للشعب ورجال الدين في هذه الأمور .

وقد سئل موسى بن ميمون كثيراً فى هذا الخلاف فكان يقول. إنه لا يرى فى كتب السلف الأولين مايوجب غسل الجنابة ، ولكنه يغتسل بحكم العادة حيث عاش ونشأ فى بلاد المسادين .

وتغنينا أقوال الأحبار بأقلامهم وألسنتهم عن بيان أطوار الرق الاحتماعي والخلقي الذي سرى إلى عبادات القوم وعاداتهم بعد الاقتداء بأدب الصلاة الجامعة عند السلمين في المغرب والمشرق ، فمؤلف الكتاب العبرى ينقل عن الرباني الفيلسوف موسى بن ميمون أنه فصل علة الوصية التي دعا فيها إلى إلغاء صلاة الهمس في المعابد الاسر البيلية فقال:

(إن الذي دعا إلى هذا النظام هو انصراف الشعب إلى النظر أمامه أثناء الصلاة ، فيتحدث كل منهم إلى جاره أو يخرج من الصف والسكاهن يتو تسبيحاته وتبر بكاته على غير جدوى ، إذ ليس هناك من يستمع إليه ، وإذا رأى الشعب الأحداث من المتعامين وغيرهم بتجاذبون أطراف الحديث ، ويبصقون ، ويسلكون أثناء الصلاة سلوك من لا يشتركون فيها \_ يفعل مثلهم ويدخل في روعهم أن الصلاة مقصورة على ما يهمس به السكاهن ولا يسمعونه . . . ) .

ويقول ابن ميمون في موضع آخر: (وإن الإمام إذا عاد إلى الصلاة بصوت مرتفع نرى كل من فرغ من صلاته يستدير ليثرثر مع رفيقه ويناجيه في خاصة أمره، ويحول وجهه عن الشرق ويبصق وينشبه به الأحداث فيفه لون فعله، ويظلون أن ما قاله الامام لا يعتمد عليه أو عليهم، ومن ثم يخرج جميع الأحداث وهم لم ينجزوا واجبهم ويبطل الغرض الذي من أجله يرتل الامام صلاته . . . وفي الحق لا يصلى الجمهور في همس أبداً بل يصلى الجميع بعد الإمام صلاة واحدة في قدسية وخشوع ، وكل من يعرف الصلاة يصلى معه في همس والأحداث يسمعون ويركمون جميعهم مع الإمام، والشعب كله متجه إلى الهيكل ينجز كل منهم فريضة ويسير الأمر على مايرام ويمتنع التكرار ينجز كل منهم فريضة ويسير الأمر على مايرام ويمتنع التكرار الطويل ويزول تدنيس اسم الله ، وقد شاع بين الأمم أن اليهود

يبصقون ويترثرون فى صلاتهم لأنهم يشاهدون ذلك أينما رأوهم يؤدون الصلاة ، وهذا هو الصحيح على الأكثر ، كما أرى ، لما ذكرت من أسباب ) .

قال المؤلف: (ولما كان الميمونى قد نظر إلى الحالة فى الكنيس من خلال مرآة المسلمين وكان يخشى مما تقوله الشعوب فقد رأى نفسه يوصى ويعمل عمله للقضاء على هذه الحالة). وكانت خير وسيلة للقضاء عليها فى تقديره أن يسلك قومه فى صلواتهم الجامعة مسلك المسلمين ، بعد الاقتداء مهم فى فرائض الوضوء والتطهر ورعاية أدب المسجد من جميع الوجوه .

ومن المكالام على الوضوء والصلاة يستطرد للؤلف إلى المكالام على سائر الفرائض وعلى العقائد الروحانية التي لا تدخل في باب الشعائر الحسية .

۲

فالآداب الصوفية في الأغلب الأم آداب فردية يستقل فيها كل عابد متصوف بطريقته في السلوك الديني أو الدنيوي كاستقلاله فيها بما يؤثره من نوافل العبادة وتفسيرات النصوص والمعتقدات التي بجوز فيها الاجتهاد بالرأى لأهل الاجتهاد ، فإذا وجدت الجماعات الصوفية فإنما توجد من قبيل الأخوة التي تنتمي إلى أب روحي واحد ، ويشترك فإنما توجد من قبيل الأخوة التي تنتمي إلى أب روحي واحد ، ويشترك

خيها التابعون جميعاً في اتباع الشيخ والاقتداء بمسلسكه ومنهج تفكيره وتفسيره: وهو على جميع حالاته منهج اختصاص يستقل به فرد متبوع أو طائفة تابعة ولم يعهد فيه من قبل ، ولا ننتظر أن يعهد فيه من بعد ، أن يحكون منهج عموم يشيع بين جميع الناس شيوع الإيمان بالعقائد والفرائض التي لا محل فيها للاجتهاد بالرأى والاستقلال بالعبادة .

فإذا أراد المؤرخ أن يبحث عن سريان التصوف من أتباع دبانة إلى أتباع دبانة أخرى فإنما سبيله في هذا البحث أن يتعرف الصوفية المنتقلة من تحلة إلى نحلة في سيرة علم واحد من أعلامها البارزين أو أقوال مفكر واحد من أثمة الفكر بين أبنائها المجتهدين، وربما كان المفكر الديني الذي ينهج في النسك منهجاً لم يسبقه إليه أحد من أبناء ملته أعظم استقلالا بالرأى ممن يبتدع ذلك للنهج لنفسه من غير سابقة ، أعظم استقلالا بالرأى ممن يبتدع ذلك للنهج لنفسه من غير سابقة ، لأن التغلب على العصبية المذهبية والتحير القوى أحوج إلى الاستقلال من ابتداع رأى لا مقاومة فيه ولا حاجة به إلى التغلب على معارضيه ،أو منكريه .

وقد أراد مؤلف هذا الكتاب \_ عن تأثير الإسلام في اليهودية أن يتتبع أثر التصوف الإسلامي في اليهودية ، فاختار لذلك سيرة متقدمة من سير الأئمة الصوفيين الذين لم يسبقوا إلى منهجهم بين أبناء عقيدتهم، والذين عرفت لهم صلة بالثقافة الإسلامية وأثرت عنهم أقوال منقولة عن العربية ولم تكن لها سابقة فى اللغة العبرية ، وقد بدأ المؤلف كتابه ببيان الآداب الإسلامية التى دعا إليها الإمام اليهودى الحكيم موسى بن ميمون ، ثم خلص الشعائر التى قررها ابنه إبراهيم من بعده فى الوضوء وفى الصلاة الجامعة وهى السجود والركوع واستقبال القبلة والاصطفاف وبسط اليدين ، وانتقل من الشعائر « البدنية » إلى الشعائر الصوفية الروحية فكانت خلاصة بحثه فيها « أن النسك الشرق نتاج مدرسة إبراهيم الميموني وزميله الحبر إبراهيم الحسيد ، وجذوره مستمدة من البيئة الإسلامية ومتأثرة بالمتصوفة المسلمين » .

وتساءل: من هو الحبر إبراهيم الحسيد؟ فقال إن كتاب (كفاية العابدين) لإبراهيم الميموني هو مصدر الأخبار التي نعرفها عن ذلك الناسك الذي يكتنف الغموض سيرته والذي يقول عنه الميموني إنه أخوه في سبيل الله ، ومما يلفت النظر في هذا التعريف كثير من العبارات التي نقلت عن المسلمين وهي الأخوة في سبيل الله ، وتسمية الله برب العالمين، وتسمية المسالك الصوفية بالحالات والمقامات ، والاقتداء بالإمام الغزالي في تعريف المتصوفة كما عرفهم في كتابه ( المنقذ من الضلال) بأنهم هم الذين يسيرون في طريق الله ، وإشارة الميموني إلى الحسيد حيث يقول : « سيدنا وحبر نا إبراهيم الحسيد بن أبي الربيع المحسيد حيث يقول : « سيدنا وحبر نا إبراهيم الحسيد بن أبي الربيع من أقو الله المحليم اليهودي من أقو الله المحليم اليهودي من أقو الله المسلمين .

و يتخلل وصف الإمام الحق كلام يؤخذ منه أن أناسا من أبناء الطريق الإسرائيليين كانوا يابسون الصوف ويعكفون على الصوامع ويتسمون بالفقراء ؟ لأن الكاتب يفرق بين المتصوف الحق وبين المتصوفين الأدعياء فيقول : إن التصوف لا يكون بلبس الصوف ولا بملازمة الصوامع ولا باتخاذ أزياء الفقراء ، ولكنه طهارة وزهد وإخبات إلى الله .

وينتهى المؤلف من تلخيص هذه التعريفات إلى قوله: ه فى الختام يتضح التأثير الصوفى أيضاً فى تنويه الميمونى بالبكاء التعبدى ، فإن غزارة الدموع علامة يتميز بها الصوفى العظيم. وقد سمى الزهاد. الأوائل فى الاسلام بالبكائين ، وإن البكاء كا قال الميمونى هو غاية فى التهيؤ للصلاة ، وبفضله تلقى صلاة المصلى قبولا حسنا كا قيل لحزقيال : قد سمعت صلاتك ، قد رأيت دموعك » .

ولولا الثورة الصاخبة التي أثارتها شيعة الجمود على هذا التجديد « الأجنبي » كما وصفوه لتعذرت الشواهد التاريخية التي يُستدل بها على انتفاع اليهود بالقدوة الاسلامية في كل إصلاح من هذا القبيل أدخله حكماؤهم على آداب الدين وشعائر العبادة عند القوم ، ولسكان من المسكن أن يقال إن الأمة اليهودية أخذت بهذا الاصلاح على سنة الأنبياء الأولين ممن جاءوا .. في رواية العهد القديم وفي رواية التلمود.

ببعض الوصايا التي أحيتها الديانة الاسلامية ، ولكن هذا الاصلاح لم يمض بسلام بين القوم في حينه ، ولم يلبث أكثرهم ومعهم أناس من وقادتهم أن قابلوه بالانكار الشديد مقابلتهم للبدع الدخيلة التي تفسد العقيدة وتبدل السنن وتخالف أمر الإله الذي نهاهم عن التعود بعادات الأمم كما جاء في التوراة .

وكان المصلحون منهم يوافقونهم على تحريم التعود بعادات الأمم وإنكار البدع التي يدخلها المقلدون للشعوب الأخرى على جوهر الدين ، ولكنهم يقولون إن عادات المسلمين هي عادات الشريعة الموسوية في لبابها وإن بني إسرائيل هم الذين خالفوا ثلك الشريعة الموسسوية وهجروها ، ولا يعقل أن تنهى التوراة عن إعادة الأمة الاسرائيلية إلى سنن أنبيائها لمجرد ظهور هذه السنن في أمم أخرى تتبع من أولمر الإله مالم تتبعه أمة التوراة، ويقول المؤلف تقلا عن الحسكيم الميمونى : « إن حبرنا يرفض البتة ادعاء محاكاة الأم أو القرّائين ، لأنه لا وجه لتحريم العادات الاسرائيلية القديمة التي اختفت من اليهودية أثناء النغي ... وإذا شئنا أن نحرم الأمور التي دانت بها الأم الأخرى فإننا سنضطر إلى التخلي عن كثير من وصايا التوراة كالصلاة والزكاة اللتين أصبحتا من أركان الاسلام . . . وإذا ادعى أحدهم أن في هذا ما يوجب المنع رددنا عليه بأن النصاري أيضاً

يستقبلون جهة أورشليم فى صلاتهم فليس من أجل هذا يحرم علينا استقبال جهة القدس فى صلاتنا ... وهو — رأى الحبر الميمون — يوجه هذا الرد إلى معارضيه من الأحبار المقيمين فى أقطار النصارى ، وهو نفسه الحسكم فيما يختص بمحماكاة القرائين ، فإن اتباع خطاهم لا يجوز ، ولسكن فى البدع الحديثة لا فى الأمور التى لهما أصولها وجذورها فى شريعة إسرائيل » .

ولم ينفرد الأحبار المقيمون في الأقطار المسيحية بممارضة هذا الإصلاح بل كان له معارضون متشددون بين كبار أحبار المشرق. ومنهم هوديا الناسي من آل الناسي بدمشق وهو الحبر الذي كان الميموني. يرد عليه حبث قال: « لست أخشي هذه الأباطيل ، فماذا يمكن أن يقال عني ؟ هل أفرطت في إخافة الجمهور من سلطان أحد غير الله ؟ هل جرت في الحكم ؟ هل قبلت الرشوة ؟ هل ابتغيت الربح ؟ هل أقسمت باطلا؟ إنهم لا يستطيعون أن يقرفوني بشيء من هذه التهم ، اللهم إلا أنني مثابر على عبادة رب إسرائيل تبارك اسمه بكل قاني. وربحي ، وإنني أطيل الركوع والسجود ، و بمثل هذا يتحدثون عني ، ولا أخفيه ».

على أن دعوة الحسكيم الميمونى لم تلبث أن شاعت بين الطوائفتُ اليهودية بالمشرق والمغرب حتى استجاب لها أناس من أحبار اليهودية في

عبتها الأول وهو أرض فلسطين ، ومن حافظ على تقاليده الموروثة فإنما كان تأويله الذلك أنه يجرى على سنة تغيير الروح و إبقاء الجسم ، ويقول المؤلف إنه « إذا كان نساله فلسطين أنفسهم قد استمروا يستمسكون بصورة إكفاء الرجة التقليدى ، فإن أحبار فرنسا الذين أكبروا الحبر إبراهيم الميمونى - وهم المقيمون فى مدينة عكا قد اتبعوا نظامه ، وهو ما نفهمه من بضعة سطور بقيت لنا فى إحدى صفحات كتاب الجنيرة جاء فيها أن المقيمين اليوم فى عكا حفظهم الله وهم الحبر يوسف بن الحبر ستاتيا والحبر يهودا والحبر صمويل - هؤلاء يركمون ويسجدون على وجوههم وليس جانبا بل على ركبهم وجباههم على الأرض...» .

#### 秦 茶 株

وفيا أوردناه من هذا الكتاب كفاية لما أردناه من تفديد خرافة القائلين بأن الإسلام شعبة من اليهودية ، أو أن الإسلام مدين لها بشعائره وأحكامه .

. فالواقع أن اليهودية بعد الإسلام قد استفادت من آدابه وشعائره ، كا استفادت من ثقافته فى علم الأصول وفى تحو اللغة وعروضها وأوزان شعرها .

وأما قبل الإسلام فمصادر اليهودية في المسائل المتفق عليهـا هي

مصادر الإسلام من الديانات التي سبقتهما بين النهرين وعنها أخذالبهود عقائدهم التي لم يعرفوها قبل منفاهم إلى العراق .

فإذا اختلفت اليهودية والإسلام فالفضل للإسلام في الارتقاء . بالعقيدة الإلهية التي جعلها اليهود مشيخة قبيلة ، وفي عقيدة النبوة التي جعلوها ضرباً . جعلوها ضربا من التنجيم ، وفي المستولية الإنسانية التي جعلوها ضرباً . من محاباة العصبية الجهلاء لغير سبب ولا فضيلة .

### تطؤرالين كرالتيابي الابسلامي

كتاب حديث من مطبوعات أواخر سنة ١٩٩٢ طبعته هيئة فان. نوستراند Van Nostrand للدراسة العلوم السياسية بمطابعها في الولايات المتحدة والبلاد الانجليزية ، وعنوانه العام ( الحكومات والسياسة بالشرق الأوسط في القرن العشرين) وموضوعه البحث في تطور نظام الحكم في البلاد الإسلامية التي يطلق عليها اسم الشرق الأوسط مع بعض التوسع ، وأشهرها مصر وتركيا ولبنان وسورية والعراق والجزيرة العربية وإيران ، ومؤلفه ه . ب . شرابي أستاذ مساعد لتدريس علم التاريخ بجامعة ( جورجتاون ) ولا نعلم عنه شيئا غير ما جاء في تعريفه بقلم الناشرين لكتابه ، وخلاصته أنه تعلم بالجامعة الأمريكية في بيروت وأثم دراسته بجامعة شيكاغو وتخرج منها سنة ١٩٤٨ ثم نال منها شهادة الدكتوراه في الفلسفة بعد خس سنوات .

على أن الظاهر من طريقته فى الكتابة عن الموضوعات الإسلامية أنه يجرى فيها على نهج الأكثرين من المستشرفين ، وطريقتهم الغالبة عليهم أنهم لا يزنون الموضوع الواحد بميزان واحد فيا يتعلق بالإسلام

و بالأمم الإسلامية وفيما يتملق بنسير الإسلام وغير المسلمين ، فهم ينظرون ــ أبدا ــ نظرة جانبية إلى المسائل الإسلامية ، ولا يعممون النظر على قاعدة واحدة إلى هذه المسائل وإلى نظائرها في البلاد الأوربية والأمريكية ، وعندهم ــ دأتمــا ــ أن مسائل الإسلام موسومة بالغرابة والمخالفة لما عداها من المسائل العالمية ، فهم يتطلبون الشذوذ الغريب ابتداء من النظرة الأولى ، ولا يحسبون أن التعليل العلمي يتسع لتفسير الإسلاميات وغير الإسلاميات على قاعدة واحدة من قواعد الفهم والتحليل، وقد تسربت طريقتهم هذه في التأليف إلى عقول قرائهم وتلاميذهم من الشرقيين المسلمين وغير المسلمين ، فسكلهم ببتدىء البحث بالتفرقة بين ما يبحثه من شئون الإسلام وما يبحثه من أمثالها في التاريخ القديم أو التاريخ الحديث من شئون الأمم الشرقية والغربية الأخرى ، وكلهم يخص الإسلام بمنظار (خاص) من أول نظرة ، ولا يحمل ذلك المنظار نفسه حين يتحول بالنظر إلى -واه .

وأظهر ما يظهر ذلك فيما كتبه المؤلف عن تطور الفكر الإسلام ف قديماً وحديثا إلى أواسط القرن العشرين ، فإنه يجعل الإسلام ف تقديراته مطالباً بأحد أمر بن مستحيلين : أحدها أن ينص في عقائده من مبدأ الأمر على أحكام غير دينية تتبع في نظام الحكومة ، فهو إذن دين وغير دين ، وعقيدة وشيء مخالف للعقيدة ، وذلك أغرب ما بخطر المعلون وغير دين ، وعقيدة وشيء مخالف للعقيدة ، وذلك أغرب ما بخطر المحلون وغير دين ، وعقيدة وشيء مخالف للعقيدة ، وذلك أغرب ما بخطر المحلون المحلون

على البال بالنسبة إلى الدين خاصة وبالنسبة إلى كل نظام من أنظمة الشرائع والدساتير على التعميم .

" والأمر الآخر أرف يتنزل الدين الإسلامي بنصوص قواعده مصحوبة بنصوص تعديلاتها وتطبيقاتها التي تغنى المسلمين عن التصرف فيها على حسب المصالح والضرورات ، فيحصل التعديل والتصرف قبل أوان الحاجة إليه ، ويصح من ثم أن يقول المؤلف ومن على رأيه إن التشريع الحكومي في الإسلام غير متحجر وغير مخالف للسنن الممودة في غيره من النشريعات . . !

ومثل هذا « التصرف » أيضا غير ممكن ، بل غير معقول ، فإنما المعقول دون غيره أن توضع القواعد الدينية وتوضع الرخصة في تعديلها على حسب شروطها ومناسباتها .. أما أن يتنزل الدين بنصوص قواعده ونصوص تعديلاتها معا فذلك ما لم يحصل قط في شرع ديني ولا في شرع موضوع ،

قال المؤلف في الصفيحة الحادية عشرة بعنوان الشريعة: « إذا دققنا في القول لم نجد في الإسلام نظرية مستقلة للحكومة ، إذ كل ما يرتبط بالحكومة والدولة يدخل في نطاق الديانة ، فلا فاصل بين الدينيات والدنيو بات ، والمسلم الذي يدين بالله و برسالة نبيه محمد عضو من أعضاء الجاعة الإسلامية بحق الانتاء إلى الديانة فقط ، لا بحق

القرابة أو اللغة أو العنصر .. ومر الوجهة السياسة تتسم الجماعة الإسلامية ، أو الدولة الإسلامية ، بسمات أربع وهي :

١ -- أن الله رأسها والقرآن كما تنزل على النبى دستورها الوحيد .

٣ -- وأن كلات الله هي الشرع الوحيد وليس للجاعة أن تجرى لها شرعا غيره .

ان وظیفة دستور الحسکومة وشکلها وأحکامها أبدیة
 ولا یمکن تغییرها کیفما اختلف الزمان والمسکان.

ع ـــ أن الغاية من الحكومة هي إقامة الدين وتنفيذ كلات الله .

قال: « ويتضح من هذا أن الشريعة - وهي جملة الأوامر الإلهية - ليست قانونا بالمعنى المفهوم من القانون في العصر الحديث ولكنها قضايا معصومة ترسم للمسلم أحكام سلوكه في حياته كلها دينيا وسياسيا واجتماعيا وفي الأسرة والبيت » .

وليس بعنينا في هذا المقام أن نناقش تصوير المؤلف لحقيقة الاسلام ، ولكنتا نقلناه بحرفه لنسأل : وهل للدستور أو للقانون على الأساس الصحيح في كل صورة من صوره قاعدة تخالف هذه القاعدة في جملتها ؟.

وهل يصل المؤلف ببحثه يوما إلى دستور « وضعى » قويم بدأ ١٣٣ العمل به في أمته بجميع تفصيلاته وتعديلاته دفعة واحدة ؟ وهل في دساتير العالم دستور لم يقم على قواعد ثابتة لاتنغير مهما تنغير بعد وضعها نصوص المواد والقوانين المتفرعة عليها ؟ .

إن أقدم الأم الديمقر اطبية عملا بالحكم النيابي هي الأمة البزيطانية، ودستورها في أساسه قواعد لا تقبل التغيير وإن تغيرت المواد التي لم تكتب بتقصيلاتها حتى اليوم . ومن هذه القواعد حربة الفرد ، وحربة الاعتقاد ، وحرمة المنزل ، ومبدأ النيابة ، وتقرير الضريبة ، ومبدأ المسئولية الوزارية ومبدأ السيادة البرلمانية في وضع القوانين ، ومبدأ سريان القوانين في جميع الأوقات واشتراط الموافقة على وقفها أو تعليقها على حسب الطوارى، والضرورات ، فهل يكون الدستور الصالح كذلك ولا غرابة فيه ، ثم تكون الغرابة كل الغرابة في دستور الإسلام ؟ .

و بين أيدينا الساعة خبر عن دستور دولة عصرية يصح أن يقال فيه إنه من أخبار آخر ساعة ، لأنه مكتوب على رأس سنة ١٩٦٣ في تقويم يسعى بتقويم « إيطاليه » وهى دولة عرفت الحمكم « الثيوقراطي » أو الديني ، وعرفت حكم الملوك والأسماء ، وعرفت الحكم المدكم الدكتاتوري ، وهي تعرف اليوم نظام الحكم الديقراطي ومن أحزابه حزب يسمى بالحزب المسيحي ، وخلاصة نظامها السياسي كا

جاء فى الصفحة الأولى من التقويم لسنة ١٩٦٣ « أنه قائم على أسس التقدم الاقتصادى والاجتماعى ، مع احترام الحرية الديمقر اطية واستقرار العملة والمشاركة الكريمة فى الدفاع عن العالم الحر وتشجيع الدعوة إلى الوحدة الأوربية والتعايش السلمى بين أمم العالم » .

وليسمع هذه المبادى، نص واحدمن نصوص الدستور المكتوب أو نصوص قوانين المعاملة والعقو بات ، فماذا في هذا التعريف بأسس الحكم في هذه الدولة ، أو في الدولة البريطانية ، يتعذر نقله إلى التعريف بدستور الإسلام ؟ .

إننا لا نغير حرفا من نظام الحكومة الإسلامية إذا قلنا على هذا المنوال:

إن قواعد الحكم كلمها منصوص عليها في آيات القرآن الحكيم . إن الإمام يتولى الحكم بالبيعة .

إن الإسلام يوجب على المسلمين أن تسكون فيهم أمة تأمر بالمعروف وتنهى عن المنكر ومنها « أهل الذكر » الذين يُسألون عن أحكام الذكر الحسكيم .

إن السيادة التشريعية موزعة بين الإمام وأهل الذكر و إجماع الأمة ، أو ما هو في حكم الإجماع .

أن أحكام الشريعة الإسلامية تنفذ فى كل زمن وفى كل مكان 4 ولا يعلق تنفيذها أو يؤجل إلا وفاقا لسيادة التشريع .

إن الفرد حر مسؤل.

إن مصلحة الأمة أساس فى تطبيق الشريعة وفى وضع الأحكام التى لم تذكر بتقصيلاتها وعوارضها فى آيات السكتاب .

إن المجتمع الإسلامي ينكر احتكار الثروة و يحرم الرجح بغير عمل ويقرر من ثروة الأمة كلها حصة للعجزة والمحرومين .

إن الحدود الجنائية لا تعطل أبداً إلا لعلة واضحة من علل الضرورات والشبهات.

إن هذه الضرورات والشبهات مرجعها كله إلى حق السيادة المطلق، وهو حق الإمام الراعى وأهل الذكر والرأى المتفق عليه بين جمهرة الرعية.

فهل في هذا الوصف قيد شعرة من الأنحراف عن حقيقة الدستور الإسلامي ؟

وهل هو على هذا الوصف بدعة فى الدساتير التى تصلح للنطبيق. وينتظم عليها أمر الجماعات الإنسانية ؟

إن المستشر قين و تلاميذه ، وأصح من ذلك أن « المستغربين »

وأتباعهم من الشرقيين هم الذين يبتدئون بالاستغراب ـــأصلا ـــف كل بحث من بحوثهم الإسلامية ..

وأن هؤلاء لا يكلفون أنفسهم أن يبتدئوا بالبحث في شئون الإسلام « غير مستفربين » ولا مفرقين بين نظرة ونظرة وميزان وميزان ، ولكنهم لو تمكلفوا ذلك في كل ما بحثوه لعلموا أن الفرابة هنا حاصلة ولكنها في طريقتهم وفي اتجاه عقولهم أو نيات ضمائرهم وليس في الإسلام شيء من الفرابة ، إلا ما استغربه المستشرقون و تلاميذهم من الشرقيين !

### المجعت د في الدِّين الايمسيلامِي

بعد متابعة الكتب التي تؤلف عن الإسلام في الغرب خلصت لى، وسيلة من وسائل الاختبار السريع للنية الحسنة والفهم الحسن عند مؤلفيها ؛ وهي النظرة العاجلة إلى مجمل آرائهم حول مسألة الجهاد في الدين الإسلامي ، فإنها هي المسألة التي شاعت على السماع بين غير المسلمين ففهموا منها أن شريعة السيف وشريعة الإسلام شيء واحد، وقد يكون لهم بعض العذر إذا نظرنا إلى أناس من المسلمين كادوا يحسبون أن انتشار الإسلام بالسيف حقيقة تاريخية مفروغ منها ، وقد أشرنا في مقدمة كتابنا عن «عبقرية محمد» إلى واحد من هؤلاء كان يتحدث عن بطولة النبي عليه السلام فإذا هو لا يفهم منها إلا أنها بطولة سيف وقتال، وإن النظرة العابرة إلى البلاد الإسلامية لتَكُنَّى لَتَقْرِيرُ وَقَائِعُ التَّارِيخُ فِي هَذَّهُ لَلْسَأَلَةُ ، وخلاصتها : أن أكثر البلاد عدد مسلمين هي أقل البلاد غزوات إسلامية ، وأن المسلمين لم يجاربوا قط في صدر الدعوة إلا مدافعين أو دافعين لمن يصدون الدعوة بالموعظة الحسنة من ذوى السلطان ، وكذلك كانت وقائمهم مع مشركي الجزيرة العربية كاكانت وقائعهم مع الفرس والروم ... وقبل

غزو قارس بزمن طويل كان كسرى يبعث بموثه فى طلب صاحب الدعوة الإسلامية حياً أو ميتاً ، لأنه خاطبه داعياً إلى الإسلام

ويمتنع حسن النية فى الكتابة عن الإسلام بين الغربيين ، و بخاصة بين الذين يتورون منهم على رؤسائهم الدينيين و بجهدون فى تصغيرهم إلى جانب غيرهم من أتباع الديانات الأخرى ، فمن هؤلاء من بجهد فى تصغير خصومه ، ولكنهم يحتاجون – مع حسن النية – إلى حسن الفهم والنفاذ إلى حقائق التاريخ لتصحيح الأقاويل التى شاعت على السماع عن قريضة الجهاد فى الإسلام ، فإن الذين لم يحسنوا فهم هذه الحقائق يحسبون – مخلصين – أن الإسلام يوجب القتال الدائم على المسلم كل يوجب الصلاة والصيام وسائر الشعائر المفروضة ، و يعدون المشائر الفروضة ، و يعدون التى قررتها بساتير الأخلاق فى أمور العقائد على الإجال ، وحقيقة الأمن أن الأساس الأخلاق الذى قامت عليه فريضة الجهاد – فضلا عن الأساس الديني – يستقيم مع كل أساس سليم لكل اعتقاد قويم .

فاذا تقول شريعة الأخلاق في الواجب على الإنسان نحو عرضه ؟ إن الاسلام لا يقول شيئاً غير الذي يقوله هداة الوطنية والشرق حين ينكرون على المرء أن ينكص عن الجهاد في سبيل وطنه وكرامته وعرضه ، ويعيبون عليه إن سالم من يقاتلونه في سبيل حريته وحرية

بلاده ؛ و ليس بالدين الصالح للايمان به دين ينزل بحرية الضمير عن. مرتبة الحرية في الموطن والمعاش .

من نوادر المؤلفين الغربيين الذين جمعوا بين حسن النية وحسن الفهم فى مسألة الجهاد توماس كار ليل الحكيم الايقوسى الذى يسميه نفاد الغرب بنبى السكتاب ... فهو ينتهى بزيم الزاعين أن الاسلام قد انتشر بالسيف إلى الغاية من السخف والغثائة ، ولا يرتضى أن يعتبر هذا الزيم من أكاذيب التاريخ ، فإنه أضعف من أن يحسب من الأكاذيب التي تحتاج إلى تصحيح ، وهو أظهر بطلانا من أن يبطل بالمناقشة ، لأن القائل به سواء ومن يقول إن رجلا واحداً حل سيفه وخرج إلى جميع مخالفيه ليبعث فيهم الخوف من سيفه ... وحده ... ويسوقهم كرها إلى اعتقاد ما ينسكرون ، فيعتقدونه و يثبتون عليه ثم يحملون السيف معه لتخويف الآخرين ! .

وأول كتاب حديث قرأنا فيه تفسيراً «سلميساً» لأخلاق المسلمين التي يستوحونها من دينهم هو هذا الكتاب الذي اخترناه لي يستوحونها من دينهم هو هذا الكتاب الذي اخترناه لي ليكون موضوع مقال اليوم عما يقال في الاسلام ، وعنوانه « دولة البا كستان » لمؤلفه ( البروفسور شبروك وليامز ) صاحب الدراسات الواسعة في شئون الشرق الأوسط وشئون الهند والباكستان ، فقد سبقه كثير ن من كتاب اللغات الأوربية الأخرى إلى تعايل حركات المسلمين في الهند مع الدولة البريطانية ومع طوائب الوطنيين هناك من

غير المسلمين ، فكانت خلاصة تعليلاتهم لتلك الحركات جيعاً أنها وليدة التعصب الديني أو وليدة الروح العدوانية التي انفردوا بها بين أبناء وطنهم، ولسكن مؤلف هذاالكتاب: (Rushbrook Willams) بعلل هذه الحركات للمرة الأولى بين أبناء لغته وعقيدته بأنها وليدة البحث : « لا عن وطن يستطيع فيه المسلم أن ينطلق من قيود المستغلين وحسب بل هي وليدة السعى إلى إقامة بلاد تسود فيها آداب الإسلام، وتمنع فيها ظلم الأغنيا والققراء ، و يتبع فيها الولاة وصايا العدل الاجتاعي التي يتعلمونها من سماحة الشريعة » .

ويقول عن «تقاليد» الإسلام : «إن هذه التقاليد تشمل مبادى الساواة بين الأرواح الإنسانية أمام الله وتقرر أواصر الأخوة العالمية بين جميع المؤمنين بغير نظر إلى العنصر أو اللون ، كا تقرر فريضة الدفاع عن الضعيف وحمايته بمن بحورون عليه ، و إغاثه المعوزين والمحرومين. وبذل الحياة نفسها في سبيل الصراط المستقيم .. ومعاملتهم —من نم للبسلاد الأخرى لا تجعلهم حريصين على الغلو في إثبات وجودهم والتصلب في إملاء تقاليدهم الحرفية أو الوقوف موقف الإحجام، والاعتذار» .

ووصف ما يشعر به جمهور المسلمين من أبناء الهند أو يفهمونه-بداهة من معنى الدولة فقال إن التفصيلات السياسية لم تشغل أذهانهم :. « ولكنهم تطلعوا إلى سياسة تسودفيها آداب العقيدة الإسلامية وتقوم على العدل الاجتماعي والحريج السمح الرفيق وتستجيب لحاجات الشعب وضروراته ، وتحمى الفقير من قسوة المستغلين وتتكفل بإقرار قواعد الحسكم كما تعين على التقدم الاقتصادى ... و إن يكن من الحق أن شعور الجماهير من هذه الوجهة غلبت عليه البواعث الدينية من الناحية الاجتماعية أوفر من ناحيتها المذهبية ... » .

وأطال المؤلف السكلام على النظريات السياسية الإسلامية التي تقابل ما يسمى « بالايديولوجى » فى اصطلاح المذاهب الاجتماعية أو السياسية فقال ما فحواه : إن تلك النظريات لا تعارض نظاما من الأنظمة الدستورية فى الأم الديمقراطية اختلاف هذه الأنظمة فى أساليب الإدارة وتوزيع السلطة على طريقة الجهوريات الرئاسية أو النيابية ، وأن الحاكم لا يملك أن يستأثر بالسلطة على أى وجه من الوجوه مستندا إلى نصوص القرآن .

وقد بعتبر كالام المؤلف عن علاقة الدين بالوطن أبلغ رد على الذين جعلوا الإسلام « مسئولا » عن اعتبار المشاركة فى العقيدة سببا من أسباب إقامة الدول ، لأنه لم ينس فى بحوثه المختلفة أن دعوى إسرائيل لم تقم على أساس غيرأساس المشاركة فى العقيدة ، وهى ــ على هذا ــ لم موضع العطف والتأييد ممن يعلنون شريعة الديمقر اطية و يحسبون رعاية المسلمين لاعتبارات الدين « تعصباً » مقصورا على المسلمين .

## بطؤلة صيئيلا ألذين

الأستاذ «هاملتون جيب » مستشرق معروف في البلاد العربية ، يكتب في الأدب والتاريخ وفي الشئون الاجتاعية للتصلة بهما ويتسم بين زملائه المستشرقين بسمة الا تزان وتقدير النبعة ، واجتناب المساس بالشعور فيا يبحثه من المسائل التي تختلف فيها الآراء وتمتزج بالعقائد الدينية ، وقد عرف في بلاده وفي البلاد العربية باسمه الثاني أو لقبه المشهور « جب » قبل الإنعام عليه برتبة الفروسية أو الرتبة التي تؤهل صاحبها للقب من ألقاب النبلاء ، وهو لقب السيد أو « السير » باللغة الانجليزية . فأصبح يذكر \_ بعد اللقب \_ باسمه الأول مع اسم أبيه على حسب التقاليد المرعية عندهم في تسمية أصاب الرتب والألقاب ، فهو يذكر الآن باسم هاملتون جيب ، ويكادالذين يقرءون هذا الاسم في الشرق أن يشكل عليهم الأمر فيحسبوه كاتباً آخر غير الكاتب الممروف بينهم منذ سنين .

وقد كان الإنعام بالألقاب على الأدباء والفنانين معهودا في البلاد. الانجليزية في القرونالماضية ولا سيما القرنالثامن عشر وما يليه ، فأنعم بها على الشعراء وللؤرخين والمثلين والمصورين من جميع الطبقات ، ولحاسة ولحد نسبة الإنعام عليهم تزداد في السنوات الأخيرة ، وبخاصة في الدنوات التي أعقبت ظهور حزب العال ، وكان منهم ثلاثة من حملة الأقلام المعروفين في الشرق هم : توينبي المؤرخ ، وسمرست موام القصاص ، وجيب المستشرق ، وكلهم من طبقة غير الطبقة التي تسمى عندهم طبقة الأعيان ، أو النبلاء .

ولا محل المقارنة بين موام وجيب في الموضوعات التي يكتبان فيها ؟ الأن موضوع أحدها القصة وموضوع الآخر الاستشراق ، ولكن المقارنة بين توينبي وجيب مما يستدعيه النظر في كتابة كل منهما عن التاريخ الشرقي والاسلامي على الخصوص ، فإن توينبي يحسن عرض الحوادث ويقصر غاية التقصير في فهم « الشخصيات » ولا سيا شخصيات البطولة والعظمة ، ومن قصوره عن ذلك أنه ظن أن أبا سفيان وقومه بني أمية غلبوا النبي عليه السلام في ميدان السياسة واستخلصوا اللك من بيت بني هاشم ومن آل النبي أجمعين ... ولم يفهم الموقف برمته منذ قام بالأمر الخليفتان : الصديق والفاروق ، ومنذ نهى النبي عليه السلام عن المصبية وعن وراثة الأنبياء ، ولا يستطيع أحد يفهم طبائع العظمة أن يضع محمداً عليه السلام في ميزان المقدرة العقلية والنفسية ويضع أمامه أبا سفيان أو أبناءه ثم يحكم لحؤلاء بالرجحان في طبيعة من ويضع أمامه أبا سفيان أو أبناءه شم يحكم لحؤلاء بالرجحان في طبيعة من

هذه الطبائع على أى اعتبار ، ولكن تقدير « الشخصيات» والحوادث معا يستوفى حقه فى كتابة « جيب » فلا يغفل عن الفوارق بين دلائل العظمة والبطولة فى قادة التاريخ الاسلامى ولا يفوته أن يرجع بهذه الفوارق إلى أسبابها « الواقعية » التى تحتوى أحيانا طرفا من الأسباب « النفسانية » كاكشفت عنها دراسات علم النفس الحديث.

والبطولة سدكا لا يخفى سد تهول عقول الناس فيجمعونها كلما في نوع واحد من الاعجاب والتعظيم ، ومقتضى الإعجاب والتعظيم عند أكثر الناس أن يكون البطل فى الذروة من كل خلق إنسانى معظم عجبوب ، فهو مثل فى الشجاعة ومثل فى الكرم ومثل فى الدهاء ومثل فى كل ما يمتاز به النخبة المتازون ... أما الناقد التاريخي قينبغى أن يكون له ميزان أصح وأعدل من هذا الميزان ، فلا يلغى التاريخ إعجابنا بالبطولة والأبطال ، ولكنه يجعل هذا الإعجاب حكابأسباب ولا يتركه بالبطولة والأبطال ، ولكنه يجعل هذا الإعجاب حكابأسباب ولا يتركه الوزن والتقدير ، أو مقام التمييز بين بطل وبطل و بين نوع من العظمة وسائر أنواعها التى ينتسب إليها العظاء ، على اختلاف الميادين والأعال .

بل ينبغى للتاريخ أن يقسم البطولة إلى أنواع وأقدار ، فليس كل يعلل مخلوقا على مثال أقرانه من الأبطال ، وليس كل بطل قرنا لـكل

عظيم موصوف بصفات البطولة ... بل ليس كل عظيم معدودا من الأبطال ؛ لأن العظمة قد تعوزها خاصة البطولة فى الصميم : وهى خاصة الإيمان بالمثل الأعلى والفداء ومغالبة النفس فى هوى من أهوائها الغلابة المطاعة ، وأعمها وأشيعها هوى الشهوات وهوى « الأنانية » فى حدودها المحصورة التي لا تتعدى صاحبها فى مطالبه وأمانيه .

وما أعيد نشره للأستاذ هاملتون جيب بعد الإنعام عليه كلام له عن البطل الإسلامي الكبير صلاح الدين الأيوبي بطل الحروب الصايبية الذي كثرت المقارنة بينه وبين أبطال هذه الحروب من قادة الأمم الغربية .

فلاشك عند المستشرق الحسكم في بطولة صلاح الدين ولا في عظمة هذه البطولة ولا في استحقاقه الشهرة التي ذاعت عنه وحوله بين أبناء الغرب والشرق على السواء ، ولكنها بطولة تقوم على تمحيص الأعمال والغايات ولا تقوم على الشهرة العامة والصفات الجملة ، أو هي بطولة من نوع مقدور بأسبابه حتى بين البطولات العسكرية التي هي وحدها مجال متسع لأنواع من البطولات المختلفة ، كبطولة القيادة و بطولة التعبئة و بطولة الحركة السريعة و بطولة المجوم أو بطولة الدفاع .

وصلاح الدين كان بطلا منتصراً فى أكثر مواقعه وميادينه ،. ولكن بطولته فى القدرة والتعبئة أكبر وأبرز من بطولته فى فن القيادة وتوجيه الجيوش فى إبان المعمعة ، فإنه فى هذا المجال لم يكن مستجمعاً لثقة العسكريين الحترفين من حوله ، ولم تصكن مخالفتهم إياه بالأمر النادر فى بعض الظروف الحرجة و إن تبين فيا بعد أنهم مخطئون وأنه كان على صواب .

والتعبئة الروحية كانت في مقدمة فنون التعبئة التي أتقنها بطل المروب الصليبية ، فإن هذه التعبئة الروحية كانت أزم له من سائرفنون التعبئة العسكرية في جمع القوى وابتعاث الغيرة وكبح عوامل الأثرة بين أتباعه ومنافسيه ، ولحكن التعبئة العسكرية لم تكن في بإبها أمراً بسيرا يستطيعه كل من تصدى له من الجاهدين الغيورين ، لأن تسيير حيش من أم الشرق الأوسط بين العرب والأكراد والترك والرعايا الموالين للعباسيين ومواطنيهم الموالين للفاطميين ، وتكون هذا الجيش من أجناد تختلف بواعثهم إلى الاشتراك في الحرب الصليبية وتختلف أوقاتهم التي يستعدون فيها للمشاركة في كل ميدان وكل همة أو مدافعة تأتى على استعداد أو على حين غرة — كل أولئك فن من فنون التعبئة العسكرية لا يقدر عليه كل قائد ولا يقدم عليه كل فارس ، ولوكان أعلم بالفروسية من صلاح الدين .

وقد جاء فى ابن الأثير أن ضابطاً من الموصل رأى صلاح الدين وهو يعان على ركوب فرسه فقال ما معناه : انظر إلى العواقب يا من يعينه على ركوب فرسه أمير من آل سلجوق ومن سلالة الأتابك زنكي !!.

ولكن هذا الفارس الذي كان بين قواده من هو أخبر منه بقنون الفروسية لم يكن في زمانه كله من هو أقدر منه على جمع القوى وتأليف الشعاب واختيار الزمن والموقع الذي يصلح للهجوم أو يصلح للدفاع.

ولقد كان صلاح الدين حصيفاً ذكياً عليابطبائع الناس، ولكنه لا يوصف بالمكر والدهاء ولا يحسب من دهاة الساسة المعدودين في تاريخ الإسلام، وكان وفاؤه بالوعد مضرب المثل في معسكر الفرنجة ومعسكر الإسلام، ولكنه لو لم يكن حسن الظن بالناس لما تورط في بعض وعوده التي اضطره الوفاء إلى المحافظة عليها ؟ لأمه كان يأبي الفدر وينتظر من غيره مثل هذا الإباء، فيصدق ظنه في حين وتخيب ظنونه في أحيان، ولمكنه كان يملك القدرة على تدارك الخطأ بعد وقوعه، لفرط إيمانه بحقه وحق القضية التي تصدى لها ووقف جيوده عليها.

ومن عادة الناس أن ينظروا إلى أكبر أعمال البطل وأدلها على القدرة والكفاية فيتحسبوا أنها هي المقصد الذي تحراه من جميع أعماله وهي الغاية الأولى والأخيرة من جميع جهوده وتدبيراته . ولا خلاف

على أن العمل الأكبر الذي تصدى له صلاح الدين وأفلح في إنجازه هو صد الجيوش الصليبية والتغلب على أمهاء الصليبيين وقادتهم في ميادين الحرب والسياسة ، ولكنه من الخطأ أن يقال إنه هو العمل الذي توخاه وانصرف إليه بتدبيره وسعيه من بداءة حيسماته ، فإنما كان شاغله الأكبر قبل كل شاغل عناه أن يدعم الدولة الإسلامية المتصدعة ويقتلم جذور الفساد والشقاق من دواوينها ومعاهد إدارتها ، وقد كان صلاح الدين ( الإداري ) المدير هو صلاح الدين الحق في رأى نفسه ورأى المتعقبين لمساعيه ودواعي أعماله ، و يزداد حقه في الإكبار والإعجاب كلا لوحظ من مساعيه المتنابعة أن أغراض الطموح ومطامع النفس لم تسيطر عليه ولم تصرفه عن غايته الشاملة من تدعيم الدولة العباسية وتغليب أسباب الألفة بين أجزائها على أسباب التفرقة والانقسام ، وهو على علو همته واعتداده بكفايته لم يطمعف كل ماكان يستطيعه من السلطان ولا في كل ماكان مبسوراً له بقوته العسكرية وثروته للـالية وعلاقاته بأرباب القوة والثراء في الولايات الأخرى .

وآية البطولة فى صلاح الدين أنه غلب نفسه كثيراً كا غلب أعداءه من الفرنجة والمسلمين ، وأنه حكم نفسه كثيراً قبل أن يحكم رعاياء من المطيمين له أو المتمردين عليه .

وقد كانت حذه النظرة الواقعية إلى كنه العظمة التي اتصف بها

هذا البطل العظيم وليدة الاطلاع الواسع على مصادر أعماله ومصادر تاريخ عصره ومصادر الأقوال التي نسبت إلى المتصلين به ممن عاماوه في ميادين سياسته وحروبه ، ومن بين هؤلاء من يخالفونه في الدين ومن هم على دينه وعلى مذهبه السنى ولكنهم يتعصبون لأمراء للوصل المحنقين عليه ، أو على مذهب الشيعة ولكنهم يمحضونه الثناء لأن غيرتهم الإسلامية غلبت على كراهيتهم للرجل الذي قضى على دولة الفاطهيين .

ونرى من مراجعة الطرائق التاريخية التى يتبعها المستشرقون أن طريقة « جيب» فى تمييز « أنواع البطولة » بين من كتب عنهم من قادة المسلمين هى المثل المختار لمن ينصف البطولة حيث كانت ويبنى إنصافه على الأسباب والأعمال ، وعلى وجوء التمييز بين دواعى الإعجاب والتعظيم ، و بعينه على ذلك اطلاع واسع وقدرة على العلم بما يأخذ به وما يدعه مما يطلع عليه .

### يسّالِذالسِسّيدالمِسْيح

بعث السيد المسيح في أرض فلسطين من الشرق الأدنى ، ولسكن أتباع المسيحية في القارة الأوربية وفي العالم الجديد الذي تشعب منها يزيدون على عشرات أمشال عدد المسيحيين في أرض فلسطين وفي القارة الآسيوية بجملتها ، وهذه ظاهرة من الظواهر البارزة في علم المقارنة بين الأديان ، نبحث فيها فينسكشف لنا سرعظيم من أسرار الدعوات الدبنية والرسالات الروحية ، وينسكشف لنا معه سرعظيم من أسرار الحكمة الإلهية في تقسيم المقادير بين عباد الله ، وتعليم الأقوياء والضعفاء عظة من العظات التي ينتفع بها من وعاها ، وقد ينتفع بها أقوياء هذا الزمن وضعفاؤه ، وهم يتأملون مواقع العبرة في مقادير التاريخ الحديث ،

كان إقليم الجليل من أرض فلسطين أضعف الأقاليم الخاضعة للدولة الرومانية الكبرى وفيه -- دون غيره فى أملاكها الواسعة -- نشأت الدعوة الروحية فقضت على سلطان المادة الغاشمة فى صورتها

الدميمة التى يسميها التاريخ باسم الدولة الرومانية على شفا الهبوط والانحلال سد يقول تعالى فى القرآن الكريم « الله أعلم حيث مجمعل رسالته » .

ونعلم من هذه الآية البينة أن الله \_ جلت حكمته \_ يختار الرسول الصالح لدعوته كما يختار الامة أو الأمم التي تحتاج إلى الرسالة وتتلقاها عقدار حاجتها إليها .

ولقد كان فساد الدولة الرومانية أو فساد الحضارة التي ملائت بها أرجاء العالم المعمور قبيل عصر الميلاد هو جملة لا الدواعي » التي دعت إلى الرسالة الروحية يومئذ ، فشاءت الحكمة الالهية أن تختار لها صاحبها عيسى عليه السلام .

ولهذا نرجع إلى تاريخ الدعوة المسيحية الأولى فنرى أنها انتشرت في كل قطر من أقطار الدولة الرومانية قبل سائر أقطار العالم المعمور فشاعت في أملاكها شرقا وغربا وكادت أن تلتزم حدودها عند البلاد المجاورة لها زهاء أربعة قرون ، فلم تنتشر في قطر من أقطار الأكاسرة الفارسيين كما انتشرت بين بيزنطة الشرقية ورومة الغربية وما جاورهما من بلاد القارتين الأوربية والإفريقية ، لأن آفات الحضارة التي ملأت العالم المعمور الخاضع لدولة الرومان كانت هي «أساس الفتنة المادية »

التي تناسبها رسالة السيد المسيح وتصاح لعلاجها .

وقد تفرق دعاة المسيحية بين بلاد الشرق من سورية إلى وادى النهرين إلى الهندكا جاء فى بعض أنباء الدعوة الأولى ، فلم تنتشر فى قطر من تلك الأقطاركا انتشرت بين بلاد دولة الرومان ، لأن أقطار المشرق كانت لها آفة غير هذه الآفة ، وكانت تنضج للرسالة التى ستأتى فى حينها وتستعد للدعوة الدينية التى تتلقاها على حسب الحاجة إليها ، وقد جاءت فى حينها المقدور بعد دعوة السيد المسيح ببضعة قرون ،

كانت آفة الدولة الرومانية أنها أصيبت فى أساسها الذى قامت عليه ، وهو أساس التشريع .

وكان تشريعها المشهور قد أصيب في صميمه فلحق به شرما يلحق الشريعة من عوارض الفساد .. وشر مايلحق شريعة الأمة من الفساد . وشر مايلحق شريعة الأمة من الفساف . أن تجمد على النصوص والحروف وأن تفقد روح الحق والانصاف . وأن تصاب بداء التدليس فيمن يتسلطون باسمها وفيمن تتسلط عليهم من رعاياها المحكومين ، وأن يصبح هؤلاء الرعايا المحكومون بين فريق يدين بتلك الشريعة ولكنه يجرى فيها فريقين متناقضين ، فريق يدين بتلك الشريعة ولكنه يجرى فيها على سنة الرياء والخداع ، وفريق آخر يستخف بها ولايصدق بصلاحها

واستقامة أمرها ، فيخلع عنانها ويتحلل من ظواهرها كا يتحلل من بو اطنها ، فهو «الخليع» الذى تعطيه لغننا العربية أصح أسمائه بين لغات العالم ، لأنه منخلع من كل رابطة تربط بينه وبين الناس أو تربط بينه وبين الناس أو تربط بينه وبين الله ، عار من كل لباس يستر فضائح الأخلاق و يحجب نقائص العرف والتقليد .

كانت شريمة جمود ورياء ، فلم يكن لها علاج أصلح من علاج الرسالة التى تقيم العلاقات بين الناس على الحجبة لا على حروف الفانون ، وتعلمهم أن العبادة وجدان وضمير لا حركات جوارح ولا حروف كلات ، وتطلب ممن يدين الناس أن يدين نفسه قبل أن يدين الخاطئين والخاطئات ، بل توحى إليهم أن الخطيئة الظلاهرة أقرب إلى التوبة والخفران من الصلاح الظاهر ومن ورائه الباطل المستور والكذب الدفين .

ولقد كان مصاب العالم اليهودى فى عصر الميلاد كمصاب العالم الرومانى كله من قبل شريعته التى أقيم عليها أساسه القديم: جمود على النصوص والحروف ، وتدليس فى ولاية أمور الدنيا والدين ، ورياء غالب على من بقى منهم مؤمنا بشريعته ، وخلاعة مبتذلة يجهر بها السكافر منهم بتلك الشريعة ولا يبالى أن يعلن خلاعته حيث يرتبط بالدولة أو حيث برتبط بالدين .

وكان أصلح القوم - كما قال السيد المسيح - من يشبه الضريح الفاخر بطلائه النظيف لمرأى العين ، وتحت صفائحه الظاهرة رمة بالية بأكلها الدود .

إلا أن العالم اليهودى لم يكن صاحب اليد العليا في حضارة بلاه أو في حضارة زمانه ، وإنما كان تبعا للسلطان الغالب الذي طواه وطوى غيره من أوطان العالم المعمور بين زواياه ، فارصلح كله لمسا أغنى شيئا عن أبناه عصره وعن شركائه في عالمه الواسع وآفاته الحيطة بظواهره وخفاياه ، فكان من قضاء العناية الإلهية أن يعرض العالم اليهودى عن الدعوة المسيحية غاية الإعراض ، وأن يكون عداؤه لها أشد وأعنف من عداء الغرباء المسلطين عليها ، ولولا ذلك الاعراض البالغ وذلك العداء العنيف لما تحولت الدعوة بقوتها كلها ، أو بأ كبرقواها ، وفلا ميدانها الواسع ووجهتها « الإنسانية » الشاملة ، من وراء إسرائيل ومن وراء فلسطين .

ولم تقم دعوة السيدالمسيح \_ كما تقدم \_ على الحروف والنموص ، بل قامت لتحرير الضمائر من ربقة الحروف والنصوص ، فلعلها جرت على اطرادها حين انتقات برسالتها من لغتها الأصلية إلى لغات أخرى لم يتكلم بها صاحب الرسالة ، فلا يوجد اليوم بين أبناء الأمم من يقرأ حروفا ونصوصا سمعت من السيد المسيح ، ولكنهم يقرأون فحواها ويتلقونها « روحا » يجتهد فيها المجتهد بما يلهمه وحى الرسالة الصادق من معنى ينفض عنه جمود الحروف والنصوص .

وبعد قرابة العشرين قرنا من دعوة السيد المسيح تعود العبرة من جديدبين الأقوياء والضعفاء ، وبين سلطان المادة وضحاياه ، وبين الغرب القابض على أزمة الدنيا والشرق الذى أوشك أن يبتلي بمذلة الغربة في عقر دنياه .

إن سلطان الغرب يشقى بداء « المادة » التى شقيت بها من قبله دولة الرومان ، وإنه لينكر على بنى الإنسان حقهم فى الكرامة الإنسانية لأنه يفخر عليهم بكرامة العلم والحضارة وكرامة « التقدم والارتقاء » وإنه ليتجرد من روح الإنسانية وهو يحتكر مظاهرها ويطرح عنه حقائقها ليزهو بأشكالها ، وإنه ليجتاج إلى النذير الرادع وإلى الدواء الناجع ، فتأتيه الرسالة فى هذه المرة أيضاً كما أتته من أضعف صحاباء قبل عشرين قرنا على بد الدعوة المسيحية ، فمن بلاد الشرق التي سلبت حقوق الإنسان يتعلم الغرب كيف يرعى تلك الحقوق وكيف يدركها جوهرا ولبابا بعد أن قنع منه سافى عنفوان سلطانه ولأعراض والقشور . . . . ومن بلاد الشرق يتعلم الغرب صاحب بالأعراض والقشور . . . . ومن الضعف قوة تصد الأقوياء ، وتقدح من الظامة شررا يحرق أو ينير ، وتكشف القارة السوداء لأبنائها بعد من الظامة شررا يحرق أو ينير ، وتكشف القارة السوداء لأبنائها بعد

أن كانت تكشفها لمن يتسلل إليها ويوشك أن يغمض عيونها عن شمس النهار .

إن خالق الذرة يضعف اليوم عن السلطان الذى اقتدر عليه آباؤه وأجداده بما دون ذلك منعدة قاطعة وحيلة واسعة ، ولو لم تسكن عبرة من عبر الحسكمة الإلهية لكان سلاح الذرة أولى بتحكيم الغرب في الشرق وسيادة الأقوياء على الضعفاء من أسلحة القرن الغابر والقرن الذي قبله ، وهي في جانب القذيفة الجهنبية أضعف من العصا في جانب السيف .

وليست العبرة من رسالة الشرق اليوم ديانة كتاب منزل أوبشارة مسيح موعود ، ولحكنها ـ على هذا ـ تقرع الأسماع بآية من وحى الله حين يخرج منها العالم الإنسانى بالدرس الذى هو محتاج إليه ، وحين يذكر الاقوياء أنهم نسوا أن الضعيف المغلوب إنسان فذكروا ذلك مكرهين يوم بلغوا بالسلاح غايته من القوة والجبروت ، فهم يستعيدون اليوم نعمة الإنسانية على أنفسهم كا رضخوا بهذه النعمة للضعفاء ، وعجزوا عن سلبهم إياها في عصر الذرة والصاروخ ا . . . .

#### منيالذالرّق في الاسلام

مسألة الرق في الإسلام موضوع حملة من أقوى الحملات العصرية يتآمر عليها الذين لا يتفقوق على شيء فيما عدا هـذه الحملات ، وهم الماديون المنكرون للأديان وجماعات المبشرين الذين يحترفون صناعة الديوة إلى هذا الدين أو ذالت .

ويتفق الماديون والمبشرون الأنهم بتجهون إلى وجهتين مهمتين عند هؤلاء وهؤلاء ، « أولاها » نشر الذعوة بين الشبان المسلمين الذين بسمعون بدعاية الديموقراطية وحقوق الإنسان ، في بجهلون دينهم فيصدقون ما يقال لهم عنه في مسألة الرق ولا يعلمون أنه الدين الوحيد الذي شرع للأرقاء شرعة لم يسبقه إليها دين من الأديان ، وأن الحضارة الغربية لم تدرك بعد شأو الإسلام في إنصافه لجميع الأرقاء .

أما الوجهة الأخرى التي يتفق عليها الماديون والمبشرون فهي غزو القارة الافريقية بالدعاية المذهبية ، والتنفير من الإسلام في هذه المرحلة الهامة من مراحل النهضة الافريقية خوفا من إقبال أبناء هذه القارة على الإسلام قياساً على تجاح الإسلام بين الافريقيين في الأزمنة القريبة مع قلة الجهود التي يبذلها المسلمون لنشر دينهم هناك وعظم الجهود التي يبذلها المبشرون وتعاونهم عليها حكومات الدول القوية .

فالماديون والمبشرون يجتهدون غاية الجهد لنشر دعواتهم إغراء المال والسياسة ووسائل التعليم والتطبيب ويعلمون أن الإسلام كفيل بإحباط مساعيهم إن لم بتداركوه بتشويه السمعة بين أبناء الفارة الذين بماشرون العرب ويشمتركون ممهم فى الموطن ومصالح المعيشة ، فيتوسلون إلى تشويه سمعة الإسلام والمسلمين بإعادة القول فى مسألة النخاسة وتلفيق الأكاذيب التي توهم الافريقيين المتحررين أن العرب المسلمين قد احتكروا النخاسة قديما وحديثا ، وهم أى دعاة المادة والتبشير أول من يعلم من تاريخ النخاسة أنها كانت صناعة شركات أوروبية وأمريكية تعتمد على سماسرتها من غير العرب المسلمين، ولكنه أوروبية وأمريكية تعتمد على سماسرتها من غير العرب المسلمين، ولكنه تاريخ عجهول عند أبناء الجيل الحاضر ممن تعلموا فى مدارس المبشرين .

أما الحقيقة التي تقابل هذه الدعاية ، وينبغي أن تقابلها في ميادينها الواسعة ، فهي واضحة قريبة المنال، كفيلة بإقناع من يستمع إليها مسلماً كان أو غير مسلم ، ولسكنه برى، من دواعي الغرض وسوء النية ، ولو امتلات أذناه قبل ذلك بأكاذيب الماديين ومحترفي صناعة التبشير . إن الأديان جميعا \_ قبل الإسلام \_ أباحت الرق وألزمت الأرقاء

ظاعة سادتهم ومسخريهم فى خدمتهم وخدمة ذويهم ، واعتبره بعض الدعاة قضاء مبرما يعاقب به الخالق من يمصونه من خلقه ويضلون عن سبيله .

وجاء الإسلام فشرع العتق ولم يشرع الرق كا فصلنا ذلك فى مواضعه ، وقد لدب المسلمين إلى فك الإسار عن الأسرى فجعله فريضة من فرالض التكفير عن ذنوب كثيرة :

أوجب الإسلام قبول الفداء مع استحسان فك الاسار بغير فداء ، وفرض تحرير الرقاب على من يقتل خطأ ومن يحنث في يمينه ومن يظاهر من زوجه ، ومن يؤدى الزكاة في مصارفها ومنها فدية الرقاب .

ولم يبق الإسلام من قيود الرق إلا ما هو باق إلى اليوم باتفاق الدول ، وسيبقي بعد اليوم إلى أن يشاء الله .

فالقوانين الدولية اليوم تبيح تسخير الأسرى واعتقالم إلى أن يتم الفداء بتبادل الأسرى أو ببذل النعويض الذى تقرضه الدولة الغالبة ، وقد تأخرت دول الحضارة أكثر من عشرة قرون قبل أن تنتظم بينها معاملات الحرب على هذا النظام الذى شرعه الإسلام وأوجبه على الدولة الإسلامية وهى تتولى صرف الزكاة « فى الرقاب » .

فإذا كانت الدول ــ غير الإسلامية ــ لم تعرف لها نظاما تتبعه

لإطلاق أسراها من الرق فهى المسئولة عن هذا التقصير وليس على الإسلام أو الدولة الإسلامية ملامة فيه ، وقد نعود إلى الواقع من تاريخ الحرب بين الدول الإسلامية وغيرها فنعلم أن هذه الدول الأخرى قد تعلمت من المسلمين نظام تبادل الأسرى وتحرير الأرقاء منذ اشتبكت الحروب بين حكومات الروم فى آسيا الصغرى وحكومات المسلمين التي تجاورها . ولو وجدت شريعة الفداء عند حكومات القرن السابع للميلاد كا وجدت عند الحكومة الإسلامية لتقدم العالم كله فى قضية الأسر والرق أكثر من عشرة قرون .

ولنسأل أدعياه التحرير في العصور الحديثة : ماذا يحدث في هذا العصر لو لم يصبح تبادل الأسرى معاملة متفقاً عليها بين المتفاتلين ؟ ماذا تصنع كل دولة بأسراها في ميادين القتال ؟ هل تعفيهم من العمل ؟ هل تعامل أعداءها المأسورين معاملة المواطنين أصحاب الحقوق ؟ هل تطلقهم وتبقى جنودها المأسورين عند أعدائها ؟ هل تصنع بهم صنيعاً أكرم من صنع الإسلام يوم أوجب على المسلمين أن يُمنُوا بالتسريح أو يقبلوا الغداء والعتق أو يوجبوه في مقام التكفير والإحسان ؟

إن صنيع الإسلام الذي أوجبه قبل أربعة عشر قرنا هو غاية ما تستطيعه دول الحضارة اليوم في إنصاف أسراها وأسري أعدائها ، فأما أن يكون لها صنيع أكرم منه فلا ندرى كيف يكون ، ولا كيف. يأتى لنظام من النظم الدولية أن يستقر عليه .

على أن دول الحضارة لم تدرك فضيلة الدين الإسلامي في تشريعات الرق بغير استثناء دولة منها في أحدث تشريعاتها الإنسانية كا تسميها . فالإسلام قد أنصف الأرقاء ابتداء بغير اضطرار إلى الإنصاف اتفاء لثورة سياسية أو منازعة اقتصادية أو أزمة من أزمات الحروب والاستعداد بالسلام .

إن أول خطوة من خطوات الحضارة الحديثة إلى تحرير الأرقاء جاءت على أثر النزاع بين أصحاب الصناعات الكبرى فى بلاد تنفق الأجور الوافرة على الصناع وبين أصحاب هذه الصناعات حيث تدار بأيدى الأرقاء ولا تنفق عليها أجور . فإن أصحاب الأموال والصناع مما حاربوا الرق ليحاربوا هذه المنافسة، واستجابوا لداعى المنفعة قبل أن يستجيبوا لداعى الكرامة الإنسانية .

ثم جاءت الخطوة الثانية يوم احتاجت الدول إلى العبيد لتجنيدهم أو لصنع السلاح في غيبة المجندين ، فخطبت ودهم بمنحهم حقوق الانتخاب والتصويت .

وجاءت خطوة أخرى بعد هذه الخطوة يوم أصبحت للعبيد أصوات بتنافس عليها المرشحون . وجاءت بعدها آخر الخطى يوم نهضت القارة الافريقية نهضها وتحررت شعوبها من سادتها ، وخاف أولئك السادة أن يستمال السود إلى معسكر أعدائهم في سباق التنافس على التحرير واجتذاب قلوب المستضعفين إلى هذا الفريق أو ذاك الفريق .

قلما وصلت الحضارة الأوربية إلى هذا للدى بعد طول التعيثر والمحال لم تكن قضية الرق عندها قضية سماحة و إنصاف ولكنها كانت \_ ولا تزال \_ قضية مساومة واضطرار ، وحيلة من جيل السياسة والإدارة ، وخطة من خطط التأجير والاستغلال .

والفارق الأكبر في مسألة الرق من جانب الواقع التاريخي هو ذلك الفارق الذي تحصيه الأرقام بالحساب بين عدد الأرقاء في البلاد الإسلامية وعددهم في البلاد الغربية حيث يعيشون اليوم بين الأمريكتين ، فإن الأرقاء من الزنوج لم يزيدوا في البلاد الإسلامية سهد ثلاثة عشر قرناً سه على ثلاثة ملايين أو نحو هذا العدد القليل بالقياس إلى سعة البلاد وطول الزمن واقتراب المكان ، ولكن عدد السود في الأمريكتين قد يبلغ العشرين مليونا ، ولما يمض على قيام الحكم « الأبيض » هناك أكثر من ثلاثة قرون .

وأبعد من هذا الفارق فى العدد فارق المعاملة التى لقيها الأرقاء فى البلاد الاسلامية والمعاملة التى لقيها إخوانهم فى الأمريكتين ، فلا وجه للمقارنة بين المساواة فى النسب والمصاهرة وحقوق الدم والمال و بين تحريم المساكنة والمصاهرة واستباحة الدم انتقاما من الأسود الذى يرفع هذه الحواجز بينه و بين سادته « البيض » . . . !

إن مسألة الرق تصلح للدعاية الواسعة بين الناشئة الاسلامية والأمم الافريقية التي أتتحرر من قيودها وتتلمس سبيلها إلى عقيدة مثلى وحضارة تصلح لها وتخاطبها بما يقنعها ، ولكنها دعاية للاسلام وليست بالدعاية التي يحارب بها الاسلام . . . فإذا انعكست الآية وذهب بها سماسرة المادية والتبشير مذهب الحملة الشعواء على الاسلام ، بمسمع ومشهد من المسلمين ، فمن ذا يلام على ذلك غير أولئك المسلمين ؟

# الذعوة الإسلامة بأحركة دفاع في اليعصير أتحديث

فى نمو مائة سنة وصلت الدعوة الإسلامية من مكة إلى حدود الهند والصين شرقا و إلى شواطى، البحر الاطلسى غربا، ودخل فى الإسلام معظم القاطنين بين هذين الطرفين.

وفي أقل من خمين سنة شاع الإسلام بين أبناء القارة الإفريقية الذين اتصلوا بالبلاد الإسلامية ، وجاء الاستعار الأوربي في القرن التاسع عشر للميلاد فوجد الإسلام منتشرا ، ولا يزال بنتشر ، بين حولاء الافريقيين ، وحاول المبشرون المؤيدون بقوة الاستعار وأموال المحكومات والجسماعات الدينية أن يدركوه فلم يستطيعوا بعد ماثة وخمين سنة ، أن يقنعوا بدعايتهم القويه الغنية عشر العدد الذي دان بالإسلام بغير دعاية منتظمة ولا إغراء .

قديماكان الجاهلون بالإسلام يتعللون لانتشاره في صدر الدعوة بقوة السيف ، وهي خرافة تبطالها نظرة سريعة إلى خريطة السكرة الأرضية ، فيعلم الناظر إليها أن القطر الذي فتحه المسلمون بالسيف وهو الاندلس \_ ليس فيه مسلم ، وأن ثلاثمائة مليون مسلم يقيمون

اليوم بين الصين والهند وأندونيسيا ، حيث لم يبلغ الفتح الإسلامى إلى. أبعد من الأطراف .

وحديثا يتملل المبشرون لإخفاقهم ونجاح الإسلام بإباحة تعدد الزوجات، ويقولون إن الافريق يقبل الإسلام لأنه يبيح له أن يتزوج ويتسرى بما شاء من النساء، وإن التبشير ينهاهم عن ذلك فيعرضون عنه ، وهي خرافة أخرى تبطاها التجربة كما أبطلت خرافة نشر الإسلام بالسيف ، لأن الإسلام يحرم الخر وهي أيسر منالا من تعدد الزوجات ، ولا يصدهم ذلك عنه ، وقد تتيسر الخر لكل إفريق. يريدها ولا يتيسر له أن يعدد الزوجات أوالسرارى كما يريد ، وربما جاز أن يقال إن الأفريق يهجر المبشرين بعد استجابته لهم إذا أراد تعديد الزوجات فنعوه ، ولكنه لا يعلم من أول كلة يسمعها منهم أنهم يمتعون تعدد الزوجات ولا يستجيبهم كل أفريق وهو أعزب ثم يتركهم يتنعون تعدد الزوجات ولا يستجيبهم كل أفريق وهو أعزب ثم يتركهم ما ادعوه .

واليوم لا يسمع هذا التعالى بمسألة الزواج المتعدد أو الزواج المقيد ، فإن ذكرت من حين إلى حين فإنما يذكرها المبشرون اللاعتذار عن. إخفاقهم إلى أصحاب التبرعات ولسكنهم يعلمون أنهاعذر واهن فيبحثون عن عذر غيره يرددونه اليوم ، وقد برون أنه أوفق للأحوال الحديثة فى القارة.

الأفريقية وأقرب إلى الصدق وإلى التصديق، وذلك هو عذر العصبية القومية بين السود والبيض أو بين الإفريقيين عامة والأوربيين من المستعمرين والمبشرين.

قرأنا في أكثر من كتاب من كتب المبشرين هذه التعلة التي يتعللون بها لإخفاقهم ونجاح الدعوة الإسلامية ، وهي تعلقه كانوا يكتمونها من قبل لأن إعلانها ياقي تبعة الفشل على الاستعار وهو قائم في البلاد لا ينوى أن يتخلى عن شبر من الأرض وصل إليه ، فلمنا اضطر المستعمرون إلى الجلاء عن الديار الافريقية أصبح المبشرون في حل من إلقاء التبعة عليه ، وأصبح الكثيرون منهم ينادون بحرية الشعوب الافريقية و ينكرون التفرقة في الحقوق بين الأجناس والألوان .

ولم ينس المبشرون أنهم بيض من جنس المستعمرين ، فإذا حل الاستعار تبعته وهو منصر ف عن الديار أو على نية الانصراف فاذا يصنع المبشرون بمهمة التبشير ؟ هل يتخلون عنها و يعولون على نية الجلاء في آثار المستعمرين ؟ وهل يبقون ثم يطمعون من أصحاب التبرعات بموالاة المدد والمعونة بعد العلم بهذا الحاجز القائم بين الاوربيين والافريقيين ، و بعد العلم بأنه حاجز متين يزداد قوة ومنعة في إبان حركات الاستقلال ونهضات الحرية والعصبية ، ودعوات الأم المتيقظة من المسلمين الافريقيين وغير الافريقيين ؟

إن القوم قد حسبوا للأمر حسابه على ما نفهم من كتاباتهم المتأخرة عن خطر الإسلام فى سواحل أفريقية الشرقية وما جاورها من الاقاليم التى ثارت على الاوربيين أو تتحفز للثورة عليهم . . ومن حساب هذا الأمر عندهم أنهم يدبرون تدبيرهم للتعويل على ثلاميذهم الافريقين فى تبشير إخوانهم الذين بقوا على ديانتهم ، كا يعولون على هؤلاء التلاميذ فى تبشير إخوانهم الذين دانوا بالاسلام من زمن بعيد أو قريب .

فليست حركة التبشيراليوم تنافسا بين المبشرين والإسلام لسكسب القبائل الافريقية ولسكنها حملة من التبشير على الاسلام لغزوته فى عقر داره ، واستعانة على هذه الغزوة بمحترفى التبشير الافريقيين تلاميذ المبشرين الاوربيين ، ومحالفة بين الاستعار والوطنية الافريقية من طريق مافوف ، لحاربة الإسلام تارة بدعوة الوطنية وتارة بدعوة الدين.

هذه الخطة تتبع في إفريقية الشرقية . . وتتبع في البلاد الآسيوية التي تمكن التبشير من اجتذاب فريق منها إليه . فسبيله منذ اليوم أن يجند الافريقيين والآسيويين للحملة على الاسلام في كلتا القارتين ويتوخى هذه الخطة بعينها كل من يجندون الدعاة لتحويل المسلمين عن دينهم وإقناعهم بدعوة الأديان الأخرى أو بدعوة المادية والإلحاد ، فإنهم يستترون ثم يدفعون أمامهم تلاميذهم الافريقيين والآسيويين ،

وبعقدونها محالفة خفية بين الاستعار من بعيد ، و بين القومية الافريقية أو الاسبوية من قريب .

إن هذه « التعبئة » الجديدة توافق ظروف الأحوال كما يقال وتندارك الأزمة التى وقع فيها الاستعار بعدالصدمات التى لقيها ويلقاها تباعا من شعوب القارتين ، فهو ... بهذه التعبئة ... يحاول أن ينقل السلاح من يده إلى يد الوطنى الافريق والوطنى الاسيوى وليس له من عدو يحاربه بهذه اليد أو بتلك غير الإسلام .

ولا يبالى خصوم الإسلام أن بتحالفوا عليه و يتهادنوا فيا بينهم إلى حين ، مع تلك العداوة اللدودالتي تفرق بينهم في غير هذا الميدان، لأنهم يعلمون أن خطر الإسلام باق لا ينقضي بانقضاء هذه الأبام وينظرون إلى أخطار الأعداء الآخرين فيشعرون بضعفها إلى جانب الخطر الإسلامي للقيم ، أو يشعرون بقوتها ولكنهم يعتقدون أنها عارض زائل بفرغون منه بفعل الزمن ، أو يرجعون إلى محاربته على عارض زائل بفرغون منه بفعل الزمن ، أو يرجعون إلى محاربته على مهل بعد اضمحلاله وانحلاله أو دخوله في دور الاضمحلال والانحلال .

ولنعتبر بالخطرالصهيونى ، وموقف المستعمرين والمبشرين منه حيال إسرائيل ، فإن عداوة القوم لبنى اسرائيل أشد من عداوتهم المسلمين من قديم الزمن، ولكنهم يعلمون أن قوة إسرائيل خطر مأمون الجانب

وَ بِتُعَلِمُونَ عَلَيْهِ كُلَمَا جَاوِزَ حَدْهُ وَ يَتَحَالَفُونَ مَعْهُ كُلَمَا احْتَاجِتَ إِسْرَائِيلَ إليهم ، واحتاجوا إليها ، وستظل الحاجة بينهم متبادلة إلى زمن بعيد .

أما الإسلام فقوته أخطر من ذلك وأبقى على الزمن ويوشك أن تزداد خطرا مع اليقظة والتقدم . وأن يزداد الاستعار ضعفا مع التخاذل بين حكوماته وشعوبه ، فلا تحالف معه على غرض من الأغراض المتبادلة بين الفريقين ، وقد بكون خطر المادية والالحاد على المبشرين أكبر وأعنف من خطر الدين الإسلامي لأنه دين إيمان بالله والقيم الروحية على أية حال . ولكن خطر المادية والالحاد حركة مولية لا تعيش ولا يمتد بها العمر ما إذا عاشت من كما يمتد بالإسلام .

ولقد علمنا نحن المسلمين ـ آسفين ـ أننا لم نكترث زمنا من الأزمان قط بتنظيم دعوات التبشير لنشر العقيدة الإسلامية ، فلنعلم الآن أن المسألة قد جاوزت أن تكون إهمالا لنشر الدين وصارت إلى ماهو أسوأ وأدهى : الآن هي مسألة الاهمال في الدفاع والتسليم بالهزيمة في إبان فرصة الدفاع ، وقد تذهب هذه الفرصة ولا تعود .

#### قوة العامل لغيضري في حركة النّبشيرَ والاستِعمار

أشرنا في المقال السابق إلى قوة العامل العنصرى في تعويق دعوة التبشير وتهديد سلطان الاستعار بالقارة الإفريقية، وعنينا بهذا العامل أن مسألة اختلاف اللون تعتبر حائلا منيعا بين الإفريقيين السود وقبول دعوات المبشرين وحكومات المستعمرين البيض، لأنهم يقرنون بين مظالم الرجل الأبيض وبين كل دعوة دينية يسمعونها من قبله.

وقد كان هذا الحائل قائما قبل مائة سنة ، ولكن المبشرين والمستعمرين لم يحفلوا به يومئذ كا حفلوا به اليوم بعد سريان حقوق تقرير المصير ، وتيقظ الافريقيين عامة لاكتساب تلك الحقوق . لأنهم كانوا أصحاب السلطان قبل مائة سنة في أنظمة الحسكم والتعليم ، وكان في وسع القوة والمال أن ترغما الرعايا على ما تريدان وكان الرعايا أنفسهم على يأس من الخلاص القريب ومقاومة سلطان القوة والمال:

أما اليوم فالباب فتوح أمام الرعايا المشتغاين ، وليس هناك ما يمنعهم أن يعرضوا عن دعوات التبشير والاستعار ، وأن يقبلوا على الطرف الآخر إذا شاءوا ، وهو قائم يتمثل لهم فى الدين الإسلامى ثم فى للذاهب الاجتماعية التى يحذرها المبشرون والمستعمرون .

ولم تمض أيام على كتابة المقال السابق في مجلة «منبر الإسلام» حتى وصل البريد الأجنبي ــ الأمريكي والأوروبي ــ حافلا بالأخبار الهامة عن فعل هذا العامل العنصرى في كل بلد يقيم فيه عدد كبير من السود والبيض.

قالت « نيوزويك » : ازد حمت على المدرج الدولى الكبير في شيكاغو ـ ذات يوم من الأسبوع الماضى \_ جموع السود الشبان يلبسون الأكسية السود والقمصان البيض والقلائد المذهبة ، وممهم جموع الشابات \_ أخوات الله \_ بلبسن الأكسية البيضاء ويحيون جميعا ذكرى انقضاء ثلاثين سنة على حركة «وجود الإسلام المفقود بأمريكا الشهالية ، وهي حركة يقودها زعيم مختار يسمى (إيليا محمد) ولعالها أشهر حركة من حركات السود المبغضين للبيض ، وإن كان التابعون لها لا يمثلون غير جزء قليل من عدد الزنوج بأمريكا الشهالية ، وهم لا يكتمون مساعيهم السياسية ولكنهم يسترونها وراء ستار شفاف من الدعوة الدينية . . . و يتجندون عادة من الطوائف غير المتعلمة ومن المضطهدين المحرومين . . وقد زعم إيليا محمد أن أتباعه يبلغون مائتين وخمسين ألفا من الرجال والنساء ولكن العدد الأصح \_ فيا

يبدو لا يزيد على خمسين ألفا . . . وقد اجتهد لابسو الأكسية السود في إقصاء المخبرين البيض ومراسلي التليفزيون لأنها المرة الأولى التي يسمح فيها بدخول البيض إلى هذه المجتمعات ، وكان على المنصة علم مكتوب عليه : « لا إله إلا الله محمد وسول الله » وأحاطت بمكان. الاجتماع أعلام كتب عليها : « لا بد لنا من نصيب في الأرض » . . . و لا بد لنا من وظائف وأعمال » . .

وقد حضر الاجتماع سبعة آلاف رجل وامرأة من خمسة عشر ألفا كان ينتظر حضورهم ، وأفسح الجانب الأيمن النساء فلم يجلس الرجال في غير الجانب الشمال .

وكان من برنامج الاجتماع إحياء ذكرى السيد فرج محمد الذى يدين له السيد ايليا محمد بالزعامة ، وقد نهض بدعوة إسلامية سوداء سنة ١٩٣٠ ثم اختفى منذ سنة ١٩٣٠ ولم يعرف له مكان . . . وكان اسم ايليا الذى سجل بدفتر المواليد « ايليا بول » وكان ابن قس من من الطائفة المعمدانية انتقل أخيرا إلى مدينة « ديترويت » وتسمى باسمه الإسلامي من ذلك الحين . وتحسبه إذا رأيته ناسكام تهجدا يفرض على أتباعه اجتناب الخر والتدخين والمخدرات و إقامة الصلوات خس مرات كل يوم ، وهي آداب توافق أحكام الإسلام التاريخية وإن

خالفتها فى التمييز بين الأجناس ، و بين السود والبيض الذين يسمون . في لغة ايليا النارية بالثمابين ذوات القدمين .

«وكان زعماء الاجتماع قدأ بلغوا الحاضرين أن الاجتماع كلفهم سبعائة وخمسين ريالا ، وأن الرجل الأبيض يطالبهم بألفين وخمسائة ريال استولى عليها ساعة الاتفاق على تأجير المدرج . قال زعيم منهم : إنهم يتهموننا بنشر تعاليم العداوة والبغضاء ، وهو منهم تدبير كتدابير الشيطان) ، وقد تولى الرجل الأبيض الحم سئة آلاف سنة ونحن هنا في آخر الدنيا ننادى بالنصيب الذي كان الرجل الأبيض في ولاية الأحكام ، وعلينا أن نستقل بأنفسنا ولكن ليس من الضرورى أن نعزل عن حولنا . ثم انتهى الاجتماع بوقوف الحاضرين للصلاة مستقبلين الكعبة » .

هذا ما كتبته المجلة الأمريكية .

وقد ورد الخبر في مجلة « الايكونومست » الانجليزية ... وهي من أهم مجلات العالم ... مكتوبا بعنوان « جهاد الزنوج » وزادت على ما جاء في المجلة الأمريكية أن هؤلاء السود يتحدثون بينهم في إنشاء جمهوريه مستقلة مع بعض ولايات الجنوب ، وتستمد الحركة قوتها من إقامة أعضائها في البلاد المركزية مثل شيكاغو ونيويورك

وديترويت وملواكي حيث تقيم الطبقة الزنجية الوسطى التي تنبهت لمقوقها في الزمن الحديث ، وتزيد الحجالة الإنجليزية تقديرها لمدده فتبلغ به مائة ألف تم تقول : «إنهم يحرمون الخر والتدخين ويفرضون التدريب الرياضي على الشبان من الثامنة عشرة إلى الثلاثين ، مؤكدين فريضة التعليم . . . و يقول العارفون بهم إن شريعة العداوة والبغضاء التي يبشرون بها لا تختلف عن شريعة « الكوكلكس كلان » التي أخذ اسمها من صوت البندقية عنا اطلاقها ، ولا عن جماعة « مجالس البيض » ويخشون أن يكون تعصبهم للرجل الأسود معطلا للحقوق الدستورية التي يراد بها تحسين أحوال الزنوج السياسية والاجتاعية والاقتصادية . . . وسيظهر غدا هل هم خطر على الجنس الأسود أو دعامة من دعامات تقدمه عند تنازع الزعماء على الرئاسة بعد وفاة السيد محمد وهو الآن في الرابعة والستين » .

وقد نشرت أخبار هذه الحركة فى صحف أخرى لا يزيدما احتوته على أخبار هاتين المجلتين ، ولكننا نفهم الكفاية من صيغة هذه. الأخبار كا روتها كلتا الصحيفتين .

و بتى أن نعلم :

(١) أن الدعوة الإسلامية بين السود الأمريكيين مفتحسة الأبواب، شأنهم في ذلك شأن السود الإفريقيين ،

- (٣) أن الإسلام يستطيع أن يعتمد على العامل العنصرى الذى تحتال هيئات التبشير الآن على استخدامه بتدريبها للقساوسة السود على دعوة إخوانهم المسلمين وإخوانهم الوثنيين .
- (٣) أن النية متجهة إلى انتحال المعاذير « القانونية » للقضاء على هذه الحركة باسم الأمن والسلام ، وحجة المسئولين فى ذلك أنهم حرموا جماعات البيض التى تستخدم السلاح فى محاربة خصومها ، فلا تفرقة إذن عندهم بين معاملة الجنس الأسود والجنس الأبيض .
- (٤) نعلم من تناقض المجلتين أن أصاب هذه الحركة لا يجهلون أحكام دينهم ولا يستبيحون التمييز بين السود والبيض وهو ممنوع في الإسلام . فإذا صبح أن لهذه الاشاعة أثراً فمن الواجب على المسلمين في الشرق أن يتداركوا هذه الحركة بما يعصمها من تعلات المسئولين هناك ، وأن يكون تصحيح هذه الاشاعة علانية بين السود والبيض والهنود الحمر وسائر الأجناس ، ولسنا ننتظر من تبشير هؤلاء الدعاة الغيورين أن يستميلوا إلى الإسلام من يستمعون إليهم من البيض ، ولكنهم يفلحون ولا ريب في مقاومة التبشير الذي يحتال له المبشرون باستخدام القساوسة السود أمريكيين كانوا أو إفريقيين .

## المبشِّرُون نُفِيتًا دُالقرآن

إن العقل السليم لا يتقبل الحسكم على الشيء بالغباوة والقداسة لعلة واحدة فى وقت واحد ، فإن تقبل العقل ذلك فلا بد من سبب يوقعه فى هذا الاضطراب باختياره ، وأكثر ما يكون ذلك السبب مرضا من أمراض الجنون أو هوى دفينا يحمله على المغالطة و يعجزه عن مقاومتها ، أو خداعا مقصودا يعرفه العاقل بينه و بين نفسه و يصطنعه مع غيره لغشه والاحتيال عليه .

ولسنا نخطى، فى جماعة المبشرين للتخصصين لنقد القرآن وعقائد الإسلام آفة من هذه الآفات . فليس فيمن عرفناه منهم واحد يسلم من التخبط فى التفكير كا يتخبط المصابون بالعلل العقلية ، أو يملكه التعصب الذميم فيقوده إلى المغالطة ويسول له أن يحجب الحقيقة عن عينيه بيديه ، أو يعمل عمل المحترف الذى يحتال لصناعته بما وسعه من وسائل الترويج والتضليل ، ولا يعنيه إلا أن يعرض بضاعته و يهيىء لها أسباب النّفاق فى السوق ، وربما اكتنى من النفاق بإقناع

صاحب البضاعة بصدق الخدمة في العرض والترويج ا

عرفنا فى القاهرة منذ بضع عشرة سنة علما من أعلام التبشير كانوا يلقبونه « بالرسول المختار إلى العالم الإسلامى » و بريدون بذلك أنه تكفل أمام جماعات التبشير بتحويل العالم الإسلامى عن عقيدته ولم يكن يستكثر على همته أن يتصدى لتحويل مكة والمدينة فى مقدمة المعاقل الإسلامية ، ولا تحويل القاهرة بما اشتملت عليه من معاهد الإسلام وذكرياته الباقية .

ذلك الرسول المختار إلى العالم الإسلامي هو رئيس المبشرين في الشرق الدكتور صمويل زويمر ، وقد بلغ الخامسة والثمانين وتوفى منذ تسع سنوات (۱) ولم يترك بعده واحدا من « المهتدين » بتلك الرسالة يقال فيه بحق إنه تحول من الإسلام عن يقين و إيمان ، لأن تلميذه الذي اجتباه في القاهرة كان له مرتب يتقاضاه ، ولم يرتفع له صوت بعد اعتزال أستاذه وظائفه المتعددة في صناعة التبشير!

ذكرنا بهذا « العلامة » كلام قرأناه له فى كتابه « بلاد العرب مهد الاسلام » وكتاب ظهر أخيراً فى موطنه « عن الطب الطبيعى » كأنما وضعوه عمدا ليردوا به على ذلك السكلام الذى نشره زويمر وأعاد نشره خلال ستين سنة ولا يزال مرجعا من مراجع التبشير بين أيدى التلاميذ المتخرجين على يدى ذلك الرسول .

<sup>(</sup>١) نشر هذا المقال في مايو سنة ١٩٦١ .

قال هذا الرسول إلى الاسلام فى فصله عن العلوم والفنون العربية: « إن الشهد لم يزل معدوداً كالترياق فى بلاد العرب استنادا إلى القرآن والحديث، وقد كانت الإشارة الوحيدة إلى الطب فى وحى محد هذه الكلمة الغبية التى يقول فيها عن النحل إنه « يخرج من بطونها شراب مختلف ألوانه فيه شفاء للناس إن فى ذلك لآية لقوم بتفكرون ... » وقد كان هذا هو العلاج الوحيد الذى وصفه الله فى كتابه!!

إن الدجل المتعمد ظاهر فى قول هذا العلامة « الغبى » إن القرآن حصر الطب كله فى دواء واحد هو الشهد . . . فإن المعنى الذى تفيده الآية بغير لبس ولا محاولة أن الشهد شفاء ولم تقل إنه كل الشفاء ولا أنه شفاء من جميع الأمراض ، فإن وصف الشهد بهذه الصفة لا يزيد على أنه دواء من الأدوية كا يوصف أى عقار من العقاقير فى الصيدليات .

ومثل هذا الادعاء « التبشيري » لا يعتسف اعتسافا على هذه الصورة إلا للافتراء المتعمد طمسا للحقيقة مع سوء النية .

أما حكم العلامة بالنباوة على وصف « الشهد » بالشفاء فليس له معنى غير غباوة مطبقة في القائل إن كان مصدقا لما قال . لم لا يكون « الشهد » دواء مر الأدوية وهو خلاصة أعشاب وأزهار؟

إن علاج الأمراض بالأعشاب والأزهار قديم جداً في كل أمة ، وهو قوام العلاج إلى اليوم في أكثر الأدوية التي يصفها الأطباء المصربون لضروب شتى من الأمراض وتستحضرها معامل الكيمياء في بلاد الحضارة .

وهذا قبل شيوع المكلام عن « الفيتامينات » وتقرير العلاج بها للأمراض الباطنية وأمراض الأعصاب وعلل الضعف والإعياء على اختلافها .

فلماذا يمتنع على العقل كل الامتناع أن يصف دواء الشهد بوصف غير الغباوة ؟

لماذا يرفض العقل أرف تكون خلاصة الزهر ومستودع « الفيتامينات » والحيويات دواء ينتفع به الضعيف أو المريض ؟

إن « الغباوة » هي عجز العقل عن فهم هذه الحقيقة أو عجزه عن فتح الباب لتصورها على كل احتمال .

و إلى هنا قد تكون النباوة مفهومة إذا هى تشابهت فى سوء الفهم ولم تتخصص الشهد دون غيره ، ولكنها « غباوة » تنزل

إلى ما دون «مستوى الفهم» إذا كان صاحبها يرفض الشهد علاجا ثم يتقبل تطهير الأمراض الجلدية بدماء العصافير و يتقبل أن تكون وائحة الشواء سرورا للإله ويتقبل أمثال ذلك من أوصاف الكتب التي يتلوها على الناس و يقدسها صباح مساء.

بعد وفاة زويمر ببضع سنوات ظهر باللغة الانجليزية كتاب عن الطب الطبيعي يقول مؤلفه عن الشهد ما كان زويمر يدعيه على القرآن السكريم ، ويعقد المؤلف لخصائص الشهد الطبية فصلا مستقلا يوشك أن يجعله « صيدلية » وافية تغنى عن عشرات من العقاقير .

وليس المؤلف واحداً من أولئك المتطببين الجهلاء بتعاطى علاج الأمراض بوصفات الأفدمين من قبيل تذكرة داوود الأنطاكى فى اللغة العربية ، بل هو الدكتور جارفس الطبيب المتخرج من مدارس الطب الحديث وصاحب المباحث العلمية التي سمعها زملاؤه العظاء المصريون وأشاروا عليه بجمعها للإفادة منها ، فجمعها ونقحها وأودع فيها صفوة التجارب التي حققها نحوار بعين سنة إلى أن جاوز النمانين ، وساها بطب الجهور Folk medicine كما تسمى من قديم الزمن بين الغربيين .

وهو لا يعلل فائدة الشهد في العلاج « بالبركة » ولا بالتأثير

النفسائى المستمد من العادة ولا بالتغذية الصالحة التى تعمل عمل الدواه وإن لم بحسبها الأطباء من الأدوية العلاجية ، ولكنه يعلله بأسباب علمية بعتمدها الأطباء والصيدليون فى تحضير الأدوية وتقسيمها على حسب الجراثيم التى تحدث الأمراض أو تضاعف أضرارها ، ويقول فى تمهيدات فصل مطول كتبه عن الشهد خاصة إنه لا يتكلم عن « نظرية » معروضة للامتحان بل يقرر التجربة المحققة التى أثبتت أذ البكتريا » لا تعيش فى الشهد لا حتوائه على مادة « البوتاس » وهى تحرم البكتريا تلك الرطوبة التى هى مادة حياتها .

قال : « إن الدكتور ساكيت أستاذ البكاريا بكلية الزراعة في فورت كولنز .. وضع أنواعا من جراثيم الأمراض في قوارير مملوءة بالعسل الصرف ... فماتت جراثيم التيقويد بعد ثمان وأربعين ساعة ... وماتت جراثيم النزلات الصدرية في اليوم الرابع .. وماتت جراثيم الدوسنتاريا بعد عشر ساعات .. وماتت جراثيم أخرى بعد خمس ساعات .. »

ثم استطرد المؤلف إلى بيان المواد الغذائية الموفورة فى الشهد فذكر منها الأغذية المعدنية وعد أكثر منعشرة معادنغذائية تدخل فى تركيبه، ونقل تقرير الأستاذشويت Schuette العالم الكياوى الذى يقول فيه إن الأغذية المعدنية تختلف باختلاف ألوان الشهد. فالتحاس والحديد والمنجنيز أوفر في الشهد الضارب إلى السواد . . . والحديد ضرورى لاتصاله بالمادة الملونة للدم أو الهيمجلوبين ، ويلى ذلك كلام عن المعادن الغذائية وعلاقتها بألوان هذا الشراب كا جاء في القرآن الكريم وهو يشير إلى اختلاف ألوائه وما احتوته عن أسباب الشفاء ثم أجل الطبيب مزايا المادة السكرية في الشهد فعدد منها (١) أنها لأ تهييج جدران القنوات الهضمية و (٢) أنها سريعة التمثيل في البنية و (٣) أنها مناسبة المشتغلين و (٣) أنها مناسبة المشتغلين بالألعاب الرياضية لتعويض الطاقة و (٥) أنها بين أنواع السكريات أوفقها للسكليتين و (٢) أنها مساعدة طبيعية العملية الهضم فضلا عن سهولة الحصول عليها .

ومضى الطبيب فى بيان خصائص الشهد النافعة للعلاج وغذاء الكبار والصغار وتفسير ذلك بالأسباب العلمية فأجمالها فى خس وعشرين صفيحة ، ولم يذكر فى سائر الفصول دواء «طبيا» آخر له مثل هذه الخصائص أو لخصائصه مثل هذا الثبوت بالتجارب الواقعة وتجارب المعامل والمشتغلين بالتطبيب .

تصفحت هذا الكتاب عن الطب الطبيعي فذكرت كلة زويمر

عن الآية القرآنية ووجدتها مثالا أصاح من كل مثال لإبراز «عقلية المبشر» بما طوته من عيوب الزيغ والتعصب والمغالطة ، مع عيوب الفدامة والعي في كثير من الأحيان ، ولاح لى أن نصيب زويمر من هذه العدة للعكوسة على قدر مكانته في ميدان التبشير. إلا أنها عدة لا ترشحه لرد المسلمين عما اعتقدوه ، بل لعله لا يتطلب لرسالته عدة أو في منها لو أنه أراد بها تثبيت المسلمين على عقائد الإسلام ،

#### الذايئة المحت يتة

من تحصيل الحاصل أن يقال إن التفكير الغربي قد عجز عن إدراك حقيقة الغتاج الروحي الذي جاء به الإسلام في ركنين من أركان العقيدة الدينية ، وهما فكرة الإنسان عن الإله ، وفكرته عن النبوة .

قالحقيقه البينة للمسلم المتأمل أن الدين الإسلامى قد ارتفع بضمير
 الإنسان شأوا بعيدا إلى إدراكه للفكرة الإلهية والفكرة النبوية
 أو فكرة الرسالة والوحى من الخالق إلى خلائقه العقلاء

فبعد الإيمان بإله القبيلة ، أو إله الشعب المختار ، و إله الشعائر الوثنية أو الإله الذي يحاسب الناس بحساب القرابين والكفارات ولا يحاسبهم بالتبعة والتكليف ، جاء الإسلام بأشرف العقائد الإلهية فعلم الإنسان أن يؤمن برب العالمين ، رب الإنسانية جمعاه . . رب الإنسان الذي لافضل له بغير عمله ، ولا خلاص له بغير ضميره وعقله .

و بعد الإيمان بنبوات تقوم هدايتها على الخوارق والمعجزات ،

أو على الوساطة فى تقديم القرابين ، أو على الحراسة من الأخطار والنقم ، جاء الاسلام بالنبوة التى تخاطب العقل والبصيرة، ولا تعول على التهو بل بالخوارق والأرآجية ، وعلم الناس أن النبى إنسان مثلهم ببشر و ينذر وليس بالمنجم الذى يكشف لهم عن الخبايا و يروعهم بالأعاجيب .

ومع هذا التقدم الواسع فى مراحل العقيدة الدينية لم نزل نسمع من المفسكرين الغربيين من يقول إن الاسلام لم بأت بجديد فى عالم الروح، وإنه نسخة محرفة من المسيحية، أو صورة جديدة متوسعة من صور اليهودية. . . وإنه لخطأ ذريع يدل على التهاون المعيب فى أول واجب من واجبات البحث العلمى وأول واجب من واجبات النزاهة الدينية ، وذلك هو واجب الابتداء بالمقارنة بين فكرة الإله فى كل دين ، ولا حاجة معها إلى أكثر من التعريف باسم الإله فى ذلك الدين.

نقول : إن تهاون المفكرين الغربيين في هذا الواجب تحصيل حاصل وإعادة قول مفهوم من زمن قديم .

ولكن تهاون هؤلاء المفكرين ملحوظ فى أمر آخر لا يزال حسن الظن بتفكيرهم فيه أملاغير بعيد عندكثير منا نحن المسلمين من أبناء العصر الحديث .

ذلك الأس الآخر هو إدراك مواطن العظمة وآيات القدرة

فى « الذات المحمدية » أو فى « شخصية » النبى عليه السلام ، كما يقال بتمبير هذه الأيام .

فنهم من يرى غاية العظمة فى صاحب الدعوة الإسلامية أنه حاعية قدير يتوسل بالقصاحة حينا وبالسيف حينا إلى نشر عقيدته يين المنكرين المتألبين عليه .

ومنهم من يحسب أنه ينصفه غاية الإنصاف حين ينفى عنه الاحتيال والخديمة و يشهد له بالصدق والاجتهاد في طلب الإصلاح.

ومنهم من يشهد له بالقداسة الروحية وينسب النجاح «العملى » بعد ذلك إلى أعمال خلفائه الراشدين ، ويخصون بالذكر منهم عمر بن الخطاب رضوان الله عليه .

وقد ترى على المفكر منهم دلائل حسن النية ، ولكنه يظن أن الإنمام فى التفكير والنظر إلى ما وراء الظواهر يتقاضاه أن يقيس قيام الدولة الإسلامية إلى العوامل المألوفة فى أمثال هذه الأحوال ، وأكثرها راجع عند المؤرخين إلى تدابير الزعماء وخطط المتربصين للانتهاز الفرص واستغلال « الظروف » كما يقولون .

و بين هؤلاء مؤرخ كمير لعلهأشهرالمؤرخين الغربيين منالعاصرين

وهو الدكتور أرنولد توينبي صاحب « دراسة التاريخ » في أكثر من. عشرة مجلدات ضخام .

ولعل هذا المؤرخ أسلم المفكرين الغربيين نية عند الكلام على الإسلام ، ولكنه فيما نرى - أقدر على الإحاطة بالحوادث والمواقف الاجتماعية العامة منه على الإحاطة بأسرار العظمة في « الشخصيات » النادرة ، ولهذا كان اعتقاده أن قداسة محمد عليه السلام لم تعصمه أن بنساق - من حيث لايدرى - إلى تحقيق مطامع الزعماء الأمو بين ، لأنهم كانوا أعرق وأعرف بتدبير وسائل السياسة والملك من بيت النبى الذي تخصص من قبل عصر الدعوة لشئون العبادة ، ولم يسعد الملك كا استعد لها بيت أبي سفيان بأدوات ( الحيطة ) والدهاء .

قال تو ينبي في رحلته حول العالم في فصل كتبه عن الأمويين:

« إن المسألة — وصلت إلى السياسة العملية — فسكان أمراء التجارة المسكيون أكبر من ند لابن بلاتهم العجيب . . . وكانوا قد أخفقوا في صد الاسلام ومنع انتشاره فلم يبق لهم من بديل عن ذاك غير الاحتيال عليه بالانضواء الظاهر إليه » .

ثم مضى يقول ما فحواه إن زعاء بنىأمية جعلوا محمدا عليه السلام يسوق الدولة إلى أيديهم وهم يظهرون خدمته و بستدرجون قريشا إلى تجدید زعامتهم کرة أخرى بعد الخلفاء الأولین ، ولم یذکر المؤرخ متی کان من عمل النبی أن ینشیء بعده دولة وأن یذود عنها بنی أمیة وغیر بنی أمیة من الخلفاء والأتباع .

هذه « المناورة » الخيالية فصل من فصول التاريخ المألوف يبيحت عن رواه المناظر والمؤامرات كلا بحثوا عن قيام الدول والأسر المالكة ، ويرضيهم كما يرضى قراءهم أن يصوروا أمام الناس بطلين أحدها طيب مثالى والآخر خبير ذو دهاء « عملى » يستفيد من جهود الدعوة ثم ، يحولها بحيلته إلى الجانب الذي ينتهى بتحقيق مطامعه و تغليب القدرة . « العماية » على الأف كار المثالية ، ولو بعد حين .

ولو أن « شخصية محمد » عليه السلام فهمت حق فهمها لما ورد هذا الخاطر على وهم المؤرخ فضلا عن تقريره وتوسيعه و إقامة الدين. والدولة في الاسلام على أساسه .

إن تاريخ النبوات لم يعرض لنا قط مثلاً للشخصية التي تدين لها. جبابرة « الشخصيات » كما حدث ذلك في تاريخ الإسلام والصحابة .

فأعظم الأنبيساء لم يكن حولهم من أسحاب الشخصيات المتازة. باقتدارها وعزيمتها من نستغرب طاعتهم لهم وتسليمهم بعظمتهم زمنا يقصر أو يطول كيفها طال . لم يكن حول أحد منهم من أحاط به أمثال الصديق والفاروق وعثمان وعلى وأبي عبيدة وخالد بن الوليد وعمرو بن العاص وأندادهم من الرؤساء والدهاة والفرسان ، وكلهم قد صلح ــ بعد التجارب السكثيرة ــ لإقامة دولة ، وسياسة أمة ، وخلق تاريخ ، وقيادة جيوش وشعوب ، ورياضة أقوياء وضعفاء .

هذه « الشخصيات » القوية الفعالة لم يكن أحد منهم لينظر إلى « النبي » طوال أيام صحبته إلا كنظرة التلميذ المعجب بأستاذه إلى ذلك الأستاذ الموقر المحبوب.

ولقد عاش ابن الخطاب ما عاش - وهو أمة فى رجل - يردد نداء النبى له باسم الأخوة لأنه - على عظمته النادرة - كان يستكثر أن يقول له محمد « يا أخى » وهو يناديه .

ولقد قيل عن المقارنة بين « الشخصية الحمدية » و « الشخصية العمرية »ما قيل ، وزعم من زعم من الغربيين أن الإسلام مدين بانتشاره لعظمة عمر بعد قيام النبي بدعوة الرسالة ، ولكن الفارق الشاسع بين محمد وعمر لم يزل جليا بارزا يفهمه كل من يفهم الفارق بين الإنسان العظيم والرجل العظيم .

ولقدكانت شخصية معاوية تتضاءل إلى جانب « شخصية » عمر

وكانت شخصية عمر تتضاءل إلى جانب شخصية محمد ، بغير تردد. يخامر الظن عند ذكرهم على اللسان ، أو عند المقابلة بين عناصرالعظمة عند عندكل منهم وكل من أقطاب الصحابة العاملين .

والنبوة ولاخفاه مسترف عظيم تدين له الرؤوس والقلوب؛ لكن النبوة وحدها بغير « شخصية » تناسبها لم تكن كفيلة لذات النبي بهذه الهيبة وهذا الحبوالاعجاب جيلا كاملا حافلا بالعظائم والتجارب مزدحا بأطوار النصر والهزيمة ، وعوارض الرجاء والقنوط ، فلو لم يكن محد يملك من صفات القدرة والشجاعة والبلاغة والتدبير والمهابة وحسن الأثر في النفوس والعقول نصيبا أو في من نصيب أصحابه وأتباعه لما دانت له هذه الأطواد الشوامخ بالتطامن والاطمئنان ، ولما انقضى الزمن على هذه الصحبة دون أن تظهر فوارق الصفات الشخصية إلى جانب فوارق النبوة وفوارق الدعوة وما تقتضيه من الإصغاء بوحى العاطفة والبديهة .

فالصحابة حول موسى عليه السلام لم تبق لهم سيرة تدل على عظمة خارقة يستكثر عليها أن تدين بالطاعة والولاء لمن هم دون موسى. أو دون هارون في صفات الرئاسة والتعليم .

والحواريون حول عيسى عليه السلام لم يكن أحد منهم ليرتفع.

إلى مكان الظن بالمشابهة أو المقاربة بينه وبين هذا الرسول السكبير .

ولكنك تذكر أبا بكر وعمر وعمّان وعليا وابن الوليد وابن العاص وأبا عبيدة وغيرهم وغيرهم فتذكر فتوح بابل وفارس و بيزنطة ومصر ، وتذكر سياسة الدول وقيادة الأمم وحكمة الرأى وشجاعة الإقدام والأناة ، ثم تعود إلى حضرة النبي لتتخيل هؤلاء جميعا تابعين مطيعين يأوون إلى جناح النبي كا يأوى البنون إلى الأب الأمين فلا يسمك إلا أن تحس من وراء الزمن جلال هذه « الشخصية » وأن تدرك المسافة الشاسعة بين ذلك الرأس الرفيع وبين تلك الرؤوس التي تطامنت لديه ، وكلها — على هذا — مرتفع ممعن في الارتفاع آفاقا على آفاق .

إن النبوة المحدية صفة إلهية تولى صاحبها من القداسة ما يوحيه الإيمان وتوحيه طاعة الإله .

وبعد ذلك عظمة إنسانية راسخة القرار رفيعة الذروة ، تهول الناظر إليها ولوكان في عظمة الصديق ، والفاروق ، وذي النورين ، والإمام ، وسيف الإسسلام وإخوانهم الأفذاذ بين عظاء الأمم وأعلام التاريخ .

تلك عظمة «الذات المحمدية»: عظمة «الشخصية» التي استحقت من الله أن يجعل فيها رسالته كا جاء في الكتاب المبين . ولن يستطيع مفكرو الغرب أن يخلصوا من مألوفات التاريخ و « مناوراته » التقليدية إلا أن يدركوا كيف جاوزت هذه العظمه كل مألوف ، وكيف استطاعت بوحيها الإلهى مع وحيها الإنساني أن تكسب تلك المسكانة العليا بين أصحاب أقطاب ، كل منهم يضيق به أفق الإكبار والإعجاب .

## الايمسيلام والجماعة الميتحث كرة

هذا اسم كتاب صدر في هذه السنة باللغة الإنجليزية لمؤلفه الأستاذ ، مونتجومري وات ، عميد قسم الدراسات العربية بجامعة ، أدنيرة ،

وفضيلة هذا الباحث في دراساته الأخيرة أنه تخلص من آفة التفسيرات المادية للتاريخ ، وعرف مكان « الظروف » الاقتصادية في تعلور الحوادث وتطويرها ، فلم يجاوز بها حدها ولم يجعلها أساساً لحكل حركة اجتماعية تحدث في هذا العالم الحافل بأسبابه وأسراره ، فليست الحوادث الكبرى عنده معزولة عن العوامل الاقتصادية ولا عن عوامل المعيشة اليومية ، ولكنها تختلط بها وتؤثر فيها إلى أمد محدود، ويجب على المؤرخ الباحث أن يصل بها إلى هذا الأمد ولا يزيد عليه .

ومن «أبسط» أمثلته على ضرورة الالتفات إلى العوامل الروحية، وعوامل العقائد والموروثات الفكرية ، أنه يذكر حركة التجديد. التي ارتبطت بإنشاء مدارس المبشرين في الشرق الأوسط ، ويذكر أثرها في دعوات الثقافة ومذاهب التحرر ، ويذكر اختلاف النظرة. إلى هذه المدارس بين المسلمين وغير المسلمين من أبناء الشرقين الأوسط

والأدنى، ثم يقرر أن اختلاف هذه النظرة كان له أثره فى دعوات الثقافة ومذاهب التحرر بين الطوائف والجماعات وليس لهذا الأثر من سبب غير العقائد والموروثات الفكرية ، مع النشابه فى ظروف المبشة وأطوار الاقتصاد بين جميع السكان المساهين وللسيحيين .

وعلى هذه القاعدة من تحديد عمل « الظروف » الاقتصادية بحث الأستاذ مونتجومرى عوامل نشأة الإسلام وعوامل « الوحدة » التى امتازت بها الدعوة المحمدية وجعلها المؤلف موضوعا لسكتابه ، و إن كان قد وقف بها عند لمهاية القرون الوسطى ولم يتقدم بها إلى العصر الحديث .

وأهم وجهات النظر فى المبحث كله أن المعركة بين محمد عليه السلام و بين كفار قريش لم تسكن معركة بين دعوة تجديد ودعوة محافظة على القديم ، بل كانت معركة بين حركة تجديد وحركة تجديد أخرى ولسكن فى طريقين مختلفين ، بل متعارضين .

كانت حياة كفار قريش تتحول من معيشة البداوة إلى معيشة الحاضرة التجارية ، وكانت ثروة الأرباح من تجارة القوافل تتدفق على رعماء العشائر القوية في مكة وتتحول بهم من أخلاق فرسان البادية إلى أخلاق السادة المنعمين في الحاضرة ، بين أناس من عشائرهم وأتباعهم وعبيدهم يخدمونهم مضطرين ولا يشاركونهم في نعيم الثروة

440

( ١٥ ــ ما يقال عن الإسلام )

ولا فى عزة السطوة ، فهم - كسادتهم - غير محافظين ، وغير مطمئنين إلى ما هم فيه ، وإن كانوا بخافون التغيير المجهول ولا يسلمون زمامهم للمصلحين على غير ثقة بماقبة هذا التغيير .

فلم يكن السادة ولا العبيد — إذن سه محافظين على القديم كما زعموا لإقناع أنفسهم بمحاربة الدعوة المحمدية ، وفاء منهم لآبائهم وأجدادهم ورعاية منهم لأربابهم ومعبوداتهم .. بل كانوا جميما يتحولون من سنن أولئك الآباء والأجداد في معيشتهم وأخلاقهم ، و بأخذون في معيشة جديدة شعارها الترف والمتعة بوأملها الأكبرزيادة التروة والسطوة ، وحقيقتها الواقعة هي حقيقة كل « متعة حسية » يجور صاحبها على نفسه و يجور على المحرومين منها باختياره و بغير اختياره ، وهذه هي الحياة التي وصف القرآن الكريم أصابها فقال إنهم اتخذوا وهذه هي الحياة التي وصف القرآن الكريم أصابها فقال إنهم اتخذوا الهوى إلها « وقالوا ما هي إلا حياتنا الدنيا نموت ونحيا وما يهلكنا الهوى إلما هم بذلك من علم إن هم إلا يظنون » .

أما التغيير الذي جامت به الدعوة المحمدية فقد أفلح واستقر لأمه أعطى الننس الإنسانية - كما أعطى الجماءة كلها - حياة أفضل من حياتها وغاية أحق بالسعى إلبها من غايتها .

ليس متاع الحياة الدنيا غاية حياة الإنسان لأن متاع الحياة الدنيا غرور وضلال بغير الباقيات الصالحات .

وليس المجتمع الإنساني سوقا للسادة والعبيد ، ولسكنه «أمة» تهتدى بإمام واحد أو إمامة واحدة ، وقبلتها التي تؤمّها وتستقيم على المجادة ما دامت مستقيمة عليها هي قبلة الخير والتقوى ، يتساوى فيها العاملون الصالحون ولا يستأثر بها صاحب الثروة والسطوة أو تستأثر بها من حوله عصبة الأسرة أو العشيرة ، وزعامة البادية أو الحاضرة .

ويقول الأستاذ مونتجومرى إن فكرة « الأمة » كا جاء بها الإسلام هى الفكرة البديعة التى لم يسبق إليها ولم تزل إلى هذا الزمن ينبوعا لكل فيض من فيوض الإيمان يدفع بالمسلمين إلى « الوحدة » في « أمة » واحدة تختنى فيها حواجز الأجناس واللغات وعصبيات النسب والسلالة ، وقد تفرد الإسلام بخلق هذه الوحدة بين أتباعه فاشتملت أمته على أقوام من العرب والفرس والمنود والصينيين والمغول والبرم والسود والبيض على تباعد الأقطار وتفاوت المصالح ، ولم يخرج من حظيرة هذه الأمه أحد لينشق عليها ويقطع الصلة بينه وبينها ، مل كاز المنشقون عنها يعتقدون أنهم أقرب عمن يخالفونهم إلى تعزيز وحدتها ولم شملها ونفي الغرباء عنها .

وتسامل المؤلف : أكانت العقيدة الدينية ضرورية لخلق فسكرة « الأمة » بهذا المعنى ؟ ألم يكن في وسع الزعامة العظيمة أن توحد بين

العرب بسلطان « الشخصية » المطاعة المحبوبة ثم تدع هذه الوحدة: تضم إليها من يضمه الدين من غير أبناء الجزيرة ؟

ورأى المؤلف أن فكرة « الأمة » هى التى راضت رجلا مثل عبد الله بن أبي لقبول الرئاسة الدينية ولم يكن ليقبلها لوكانت رئاسة محد رئاسة دنيوية ، وأن فكرة الأمة هى التى جعلت أناسا من الفرس يؤمنون بأنهم أحق من بنى أمية بنصرة الخلافة الإسلامية على قواعد المساواة بين جميع المسلمين ، وأن فكرة الأمة هى التى جددت البلاد الإسلامية فى كل عصر « قبلة » تلوذ بها وتهتدى بهداها ، وهى التى الإسلامية فى كل عصر « قبلة » تلوذ بها وتهتدى بهداها ، وهى التى بشت فى صدور المسلمين أنهم « أمة » واحدة أمام الغزوات الأجنبية .

ويقول المؤلف إن عقيدة الإسلام تزود أبناءه في كل عصر « بالصورة الحركة » التي ينظرون إليها ويترسمونها ، ويسمى هذه الصورة الحركة بالإنجليزية ( Dynamic Image ) أي « الطيف » أو المثال الذي يحفز السائر إلى الحركة والتقدم ويهون عليه مشقة الطريق ، وأقرب من ذلك باللغة العربية أن نسميها : « القبلة الموجهة » أو القبلة المستجابة ، لأنها كلة موافقة لشعائر الإسلام .

وسر هذه القوة في العقيدة الإسلامية أنها منحت الفرد مقياسا للحياة أرفع وأسلم من مقياس العصبية والمنعة وهو مقياس الضمير المستقل عن أصحاب السيادة ، وأنها ... مع هذا الاستقلال الفردى ... لم تنرك الجناعة بغير وجهة تصمدعليها ، فأبدعت لها فكرة « الأمة »وحررت هذه الفسكرة من ربقة العصبية وحدود الورائة ، فأصبح معنى « الأمة » قابلا للتطور مع الحوادث و « الظروف » .

ونرى نحن أن صاحب كتاب الإسلام والجماعة المتحدة قد أصاب في التنويه بمعنى « الأمة » في العقيدة الإسلامية واعتباره أنه معنى فريد خلقته العقيدة الإسلامية ولم يكن له مرادف بمعناه في لغة من اللغات قبل ولا بعد الإسلام..

فكلمة « ناشن » Nation التي تقابل هذه الكلمة باللغات الأوربية مأخوذة في أصلها من معنى الولادة،ومفادها أن الولادة في مكان واحد هي الرابطة التي تكسب أبناء الوطن حقوق هذه الوحدة الاجتماعية . وكلة « بيبول » People تقابل عندهم كلة الشعب أحيانا باللغة العربية وترجع في أصلها إلى السكن والإقامة .

وكالا المعنيين ــ معنى الولادة ومعنى السكن ــ قاصر عن الدلالة على « القومية » كما يفهمها علماء التعريفات الاجتماعية والسياسية في عصرنا الحاضر . وأصبح منها أن تسكون رابطة الأمة هي رابطة الاشتراك في وجهة عامة كما سبقت بها دلالتها في الآيات القرآنية .

إلا أننا لانسى فى هذا المقام أن نعود إلى الناحية اللغوية لنعرف مدلول اللفظ فى اللغة ومدلوله فى الاصطلاح بعد الدعوة الحمدية .

فاستقبال الجهة أصيل في كثير من الكلمات التي تفيد معنى الوحدة الاجتماعية باللغة العربيسة وإن قل عددها بالنسبة إلى الأقوام الكثيرين.

فالقبيلة ـــ وهى أصغر من الأمة ومن القوم ـــ تطاق على الذين يستقبلون جهة واحدة فى السكن والمرعى .

والفئة -- وهى أصغر من القبيلة -- تطلق على الذين يفيئون إلى ظل واحد.

والقوم --- وقد يكونون قبيلة كبيرة أو قبائل متعددة على عهد بينها -- هم كل جماعة « يقومون » معا فى أمور الحرب والسلم ، ويغلب أن يكون قبامهم معا بأمور الحرب أعم فى بداية الأمر من القيام معا بسائر مهام المعيشة ، ولهذا كان المفهوم من القوم « أولا » جماعة الرجال دون النساء ، قبل أن تعم الرجال والنساء أجمعين ،

فعنى الوجهة أصيل فى اللغة العربية للدلالة على وحدة الجماعة ، ولكن القرآن الكريم قد جاء بكلمة الأمة فى معارض كثيرة تفيد معنى السبط من القبيلة ، كما تفيد معنى الجماعة الكبرى التى تحيط بشعوب كثيرة .

فن هده الدلالة القرآنية لزمت وحدة الوجهة معنى الأمة فى موضعها الكثيرة ، وحق لمؤلف كتاب « الإسلام والجماعة الموحدة » أن يعتبر هذه الفسكرة — فكرة « القبيلة » الروحية — عصمة من النفرق وينبوعا لكل دعوة ترد إلى حظيرة الإسلام كل من يخالفون الجماعة باسم « الوحدة » وسعيا إلى التوفيق ، فقد تعاقت آمال المسلمين على الزمن بهذه القبلة الموثوقة ، كأنها الأفق المشرق الذي لا يغيب عنه الضياء ، ولا ينقطع دونه الرجاء .

# الأيسشيلام ولنظم الاجتماعيت

مما يعده بعضهم من مآخذ الإسلام أنه دين تشريع ومعاملات ، ولسكنه لم يأت للناس بنظام مفصل للشئون الاقتصادية أو للحياة السياسية.

ويسرع بعض المسامين إلى تفنيد هذه المآخذ كأنها اتهام يتطلب الدفاع ، قبل أن يحققوا التهمة لذاتها ويكشفوا عن موضع المؤاخذة فيها ، وهم أجدر أن يرجعوا إلى القائل الناقد ليسألوه : وهل يناسب جوهر الدين أن يفصل للناس نظم الاقتصاد أو نظم السياسة تفصيلا مبرما يتبعون نصوصه كا فرضت عليهم ولا يملكون التصرف فيها بمشيئتهم بعد تقريرها بحكم العقيدة وأصول النشريع ؟

إن أحوال المعيشة الاقتصادية والنظم السياسية تتقلب من زمن إلى زمن وتختلف بين أمة وأخرى ، فيصلح لهذا الزمن ما لم يكن صالحًا قبل خمسين أو ستين سنة وما ليس بصالح بعد خمسين أو ستين سنة أخرى . فكيف يتقيد الناس فيها على اختلاف الأزمنة فريضة من الفرائض يدين بها الناس مثات السنين ، وتنبت مع الدين ثبوت العقيدة التي لا تتزعزع مع الأبام ، ولا تساوى شيئًا فى موازين الأديان إن لم يكن لها هذا الثبوت وهذا الدوام ؟ ..

إنما يناسب الدين أن يبين للناس قواعده التي يستقر عليها كل نظام صالح يأتى به الزمن ، ولا عليه بعد ذلك أن تختاف هذه النظم بين أمة وأمة في العصر الواحد ، أو تختلف في الأمة الواحدة بين عصرين، ومن الأمثلة التي يحسن أن نذكرها كلا ذكر الدين وذكرت عصرين، ومن الأمثلة التي يحسن أن نذكرها كلا ذكر الدين وذكرت نظم الاقتصاد أن الحياة الاقتصادية قامت في الغرب زمنا على رؤوس الأموال وفسوائدها التي يدور عليها عمل المصارف والشركات ، وأن بلاد الغرب شهدت بعد ذلك ثورات اجتماعية قامت على تحريم رؤوس الأموال مهما تسكن وسنائلها إلى تقرير الفوائد واستحقاق رؤوس الأموال مهما تسكن وسنائلها إلى تقرير الفوائد واستحقاق الأرباح ، فهل كان على الإسلام أن يبدل عقائده بين هذين للذهبين خلال حياين متعاقبين ؟

كلا . وليس عليه أن يبدل هذه العقائد إذا تبدل المذهبان معا وجاء بعدها مذهب ثالث غير الذى يقدس رؤوس الأموال وغير الذى يتحرمها و ينظر إليها نظرته إلى الرزق الحرام .

وإنما أقام الإسلام قواعد الاقتصاد التي يقام عايها كل نظام

صالح ولا يتصور أنها تناقض نظاما منها كان بالأمس أو يكون بعد. زمان طويل أو قصير .

قرر الإسلام أن يمنع الاحتكار وكنز الأموال، وقرر أن يمنع الاستغلال بغير عمل، وقرر أن يتداول المجتمع الثروة، ولا تكون. دُولة بين الأغنياء، وقرر أن تسكون للضعفاء والمحرومين حصة سنوية لا تقل عن جزء من أربعين جزءا من ثروة الأمة كلها، وقد يزاد. عليها بأسم الإمام و إحسان المحسنين.

و إذا تقرر هذا في مجتمع إنساني فلا حرج عليه أن يتخذ له نظاما، من نظم المعيشة الاقتصادية كيفها كان ، ولا خوف على مجتمع قط يمتنع فيه الاحتكار والاستغلال وإهال العاجزين عن الكسب والعمل. ومن شاء فليسم هذا النظام بما شاء من الأسماء.

كذلك فرض الإسلام أن يقوم الحكم على أساس الشورى ، وأن يقوم الملكم والتشريع على أساس الكتاب والسنة واتفاق الإمام والرعية ولا ضير بعد ذلك أن يتبعوا هذا النظام أو ذالت من نظم الانتخاب، أو يعملوا بهذا الدستور أو ذالت من دساتير الحياة النيابية ، فمكل نظام, صالح ما دام قائمًا على الشورى مؤيدا بسند من مشيئة الإمام وأولى. الرأى وحقوق الجماعة .

فإذا كانت مآخذ الإسلام عند نقاده أنه اتبع حكمته ولم يتبع حكمته الإسلام عند نقاده أنه اتبع حكمته ولم يتبع حكمتهم فلا حاجة بالمسلم إلى الدفاع عن دبنه ، لأن دينه لم يخطىء سبيل الهداية الدينية ، ونقاده هم المخطئون .

وإذا كان المسلم عمل واجب فى مناقشة أولئك الناقدين فعمله. الواجب هو بيان ( القواعد الإسلامية التى يقوم عليها كل نظام. فى المعيشة الاقتصادية وفى الحياة السياسية ، وإنه لعلى يقين أنها هى. القواعد التى يوافقهما كل وضع سليم يأتى به الزمن من أوضاع الاقتصاد والسياسة ).

إنها نحمد هذا الصنيع لكاتب أوربى فاضل دان بالإسلام منذ خس وثلاثين سنة ودأب منذ إسلامه على تصحيح أخطاء الأوربيين وإبطال مآخذهم بالحجة التي تصابح للإقناع وتقضى حق الدفاع كلا وجب الدفاع ، وقد لازمه التوفيق في أكثر ما قرأناه له وآخره كتابه الجديد عن مبادىء الدولة والحكومة في الإسلام ، وقد وسع فيه آراءه التي بسطها في هذا الموضوع قبل بضع عشرة سنة ، بعنوان ( تشريع الدساتير الإسلامية ) وأصدرها يومئذ باللغتين الأردية والانجليزية .

ذلك السكاتب الفاضل هو الأستاذ ــ ليوجولد فايس النمساوى ــ الذى تسمى باسم ( محمد أسمد ) بعد إسلامه وألف فى الموضوعات. الإسلامية كتاب ( أصول. الإسلامية كتاب ( أصول.

الفقه الإسلامي) وكتاب (الطريق إلى مكة)، ثم ألف هذا الكتاب الآخير وعهد في تشره إلى جماعة إسلامية بمدينة كراتشي فنشرت ترجمته الإسلامية على يد جماعة البحوث الشرقية بجامعة كاليفورنيا، ومن مقدمته نعلم أن المؤلف يقرق بين نظام الحكم الذي يقوم على قواعد الدين ونظام الحسم الذي يقوم على غير هذه القاعدة بفارق أصيل عظيم الخطر في شئون الأمم : وهو الموازنة بين اعتبار القيم الأخلاقية في التشريع أو اعتبار الظروف العارضة فيا تتناوله الشريعة من الآداب والمعاملات. فإذا توافرت قواعد الأخلاق السايمة فليست التفصيلات الجزئية ولا الاجراءات المتنيرة مما يقرره الدين بالنصوص التي تحجر على الأمم أن تتصرف في شئونها على حسب المواطن والأزمنة ، ما دامت تحتفظ بمقومات العقيدة ولا تنقدها .

قال الأستاذ أسعد فى فصل كتبه عن مدى التشريع الإسلامى:
إن القوانين الإسلامية تقوم ـ مع القرآن والسنة ـ على القياس وذبوى
أهل الذكر ومشيئة الإجماع ، وأن القرآن الكريم يقول للمسلمين
( لكل جعلنا منكم شرعة ومنهاجا ) ليسلك كل مسلم طريقه على
حسب هذا المنهاج المبين ، فهو أمين على ضميره فيما يختاره من أحكام
الدين التي شرعها الكتاب إجمالا ولم يذكر تفصيلات الأمثلة عليها ،
ولكننا إذا رجعنا إلى تفصيلات الحكومة التي يسميها النربيون

( ديمقراطية حرة ) وجسدنا أنها إلى الإسلام أقرب منها إلى ( الديمقراطية ) اليونانية التي استعبرت منها هذه الكلمة .

قال ما فحواه : إن أول ما ينهى عنه الإسلام أن يقوم الحكم على أساس العصبية ، ومن أحاديث النبى قوله عليه السلام : (ليس منا من دعا إلى عصبية ، وليس منا من قاتل على عصبية ، وليس منا من مات على عصبية ، وليس منا من مات على عصبية ) .. والسكتاب يقول : (وأمرهم شورى بينهم) والرسول يقول : (إن الله لا يجمع أمتى على ضلالة ) . . ويقول : (من أطاعنى فقد أطاع الله ومن عصائى فقد عصائى أنه ، ومن يطع الأمير فقد أطاعنى ومن يعص الأمير فقد عصائى ) . ويقول : (اتبعوا السواد الأعظم) فهذه جملة قواعد الحكم فى الإسلام : سلطان لا يقوم على عصبية ، بل على شورى يغلب فيها إجماع السواد الأعظم وتجب فيها الطاعة لمن بتولى الأمر كا تجب لله والرسول .

واستطرد المؤلف إلى تفسير قوله تعالى : (وشاورهم فى الأمر، فإذا عزمت فتوكل على الله ) فقال إن النبى عليه السلام سئل عن معنى ه العزم » فى هذه الآية فقال إنه ( مشاورة أهل الرأى ثم اتباعهم ) و إنه صلوات الله عليه قال مرة لأبى بكر وعمر رضى الله عنهما ( لو اجتمعنا فى مشورة ما خالفتكما ) ووضح عمل الوزير مع الأمير. فقال : ( إذا أراد الله بالأمير خيراً جعل له وزير صدق إن نسى.

خکره، و إن ذکر أعانه، و إذا أراد به غير ذلك جعل له وزير سوء إذا نسى لم يذكره، و إذا ذكر لم يعنه).

أما الواجب بين الأمير والرعية فقد شرحه المؤلف شرحا وافيا فأورد من أحاديث النبى قوله عليه السلام: ( من خلع يدا من طاعة لتى الله يوم القيامة ولا حجة له، ومن مات وليس فى عنقه بيعة مات ميتة جاهلبة) وقوله ( لاطاعة فى معصية إنما الطاعة فى المعروف) وقوله: ( من رأى من أميره شيئاً فكرهه فليصبر ، فإنه ليس أحد يفارق الجاعة فيموت إلا مات ميتة جاهلية).

وزبدة الأواس والنواهي جميعا في هذا الواجب بين الراعى والرعية أنه الأس بالمعروف، والطاعة في المعروف، والحذر عند الخلاف من تفريق الجماعة

وعصمة الجميع أن يستمع الراعى والرعيسة إلى النصيحة من القادرين عليها: (ولتكن منه أمة يدعون إلى الخير ويأمرون بالمعروف وينهون عن المنكر وأولئك هم المفلحون). أو كما قال عليه السلام (والذى نفسى بيده لتأمرن بالمعروف ولتنهون عن المنكر أو ليوشكن الله أن يبعث عليه عذابا من عنده ثم لتدعنه ولا يستجيب له كه).

و إن على الأُمَّة أن تغير ما تـكوء من شأنها فإنه ( ما من قوم

يعمل فيهم بالماصي ثم يقدرون على أن يغيروا ثم لا ينبرون إلا يوشك أن يعمهم الله بعذاب) وإنه على الأمير ألا يبتغي الريبة في الرعية لأن ( الأمير إذا ابتغي الريبة في الناس أفسدهم) والخير كل الخير في الجماعة المفلحة أن تتسالد وتتعاون وإنما ( المؤمنون كرجل واحد إن اشتكى عينه اشتكى كله ، وإن اشتسكى رأسه اشتكى كله ، ترى المؤمنين في تراحمهم وتوادهم وتعاطفهم كمثل الجسد ، إذا اشتكى عضو تداعى له سائر الجسد بالسهر والحي) .

وفصول الكتاب كلها حافلة بالشواهد من الآيات القرآنية والأحاديث النبوية فيا يختاره الإسلام من نظم الحكومة والدولة أراد بها للؤلف أن يقرر عناية الإسلام بهداية الجاعة إلى نظامها السياسي كما ينبغي أن يهدى إليها الدين الذي يؤمن به الناس على توالى الأزمنة واختلاف البلدان ، فهو يقيم لها القواعد و يدع لها أن تبني عليها ما شاءت من بناء يستقر بدعائمها ولا يخرج من أساسها .

وقد كان في هذا السكتاب جواب حسن لمن يأخذون على الإسلام أنه دين تشريع ومعاملة ولسكنه لم يأت للناس بنظام مفصل للشئون الاقتصادية أو للحياة السياسية ، فليس فيا زعموه مأخذ على الإسلام إلا أن يساء فهم الدين على حقيقته الباقية، فإنه في شئون الزمن المتلاحق مصباح ينير الطريق لمن يبصرون ، وليس بالقيد الذي يقاد به من يهديه معصوب العينين مكتوف اليدين .

## هل بنم الاصلاح فى الإسلام بموافظة الفِرآن أوعلى خلاف أحت كامنهُ

وصلت إلى فى البريد نشرة من مجلة البراهين Preunes التي. تصدر بباريس ومعها بيان موجز عن دراسة إسلامية تتلخص فيما يلى:

يسأل الأستاذ جاك أوسترو Austruy فى كتابه عن مواجهة الإسلام للتعاور الاقتصادى ، هل يجب علىالمسلمين وهم بسبيل النهوض أن يحققوا نهضتهم خلافا لتعاليم الإسلام ؟ أو هم مستطيعون أن يحققوها وفاقا لتلك التعاليم ؟ .

ويرد الأستاذ فرنسيس نور على هذا السؤال فيقول: إن الفكرة الرئيسية في الحسكتاب تجعل نظام رأس المال ونظام المادية الاقتصادية مدار الاختيار لمن يطلب التقدم الاقتصادى ، ولكن المسلم المصلح غير مضطر إلى اتباع أحد النظامين لأنه يستطيع أن يتبع نظاما ثالثا (من صميم تعاليم الإسلام) كما يقول صاحب الكتاب.

وهو لا يرى أن المسلمين شعب واحدبل شعوب متعددة لاتعوزها

موارد الثروة إلا أنه يستحسن أن تقلع الدساتير عن فسكرة « أن الإسلام دين الدولة » كما أقلعت عنها الدساتير التي فصلت بين الأمور الدينية والأمور الدنيوية ، ولا يوافقه الأستاذ فرنسيس على هذا الرأى ولكنه لم يبين أسباب معارضته ولا الأسباب التي تعزز الرأى المقبول في نظره .

هذه هى خلاصة المساجلة بين الأستاذين فى موقف الإسلام من مواجهة النظم الاقتصادية الحديثة .

وتعليقنا عليه أن المسلم لا يشعر بالحرج الذي يضطره إلى الاختيار بين النظامين المذكورين ، ولم يشعر بهذا الحرج قبل العصر الحاضر يوم وقفت به المواجهة أمام نظم أخرى كنظام الفروسية أو نظام الإقطاع أو نظام الصناعة الكبرى أو نظام الاستعار ، لأن الإسلام لم يكن خطة اقتصادية تقيد الأمة ببرنامج محدود تخرج على الدين إذا هي خرجت عليه ، ولكنه عقيدة إنسانية تقيم للمسلم أصول الحلال والحرام وقدع له الحرية التامة بعد ذلك في اختيار التفاصيل الموقوتة على حسب الأزمئة والمصالح والشعوب وعلاقات الأمم والحكومات .

ولا يعاب الإسلام بذلك ، لأنه هو الشرط الأول من شروط الدين الذى ينبغى له قبل كل شيء أن يتسكفل للمؤمن باستقرار اليقين وبالطمأنينة الروحية في مواجهة الأطوار والتقلبات ، ومنها زعازع

التناقض بين النظم الاقتصادية واضطراب المصالح مع تجدد الطبقات وتبدل العلاقات .

فالدين الذي يضطر المؤمن إلى تغييره مع كل نظام اقتصادى يطرأ على المجتمع أو على العالم كله إنما هو زي من الأزياء العارضة وليس بالله على الرحاء التي تكفل للانسان فضيلة الثبات أمام الطوارى، والغير، وتفتح له باب الرجاء كلا تطرق إليه اليأس بين نظام فاشل ونظام مرهون بالتجربة أو للشكوك في عقباه إلى حين.

والتضارب بين نظام رأس المال ونظام المادية الاقتصادية خير جواب على من يطالبون الإسارم بمجاراة النظم الحديثة كلا تقلبت بها أطوار الاجتماع ، فقد كان نقاد الإسلام بالأمس يزعمون أن حياة الأمم رهن بنظام المعاملات التي تقوم على الشركات والمصارف واستغلال رءوس الأموال والأرباح ، وأن الإسلام يغل أيدى المسلمين ويعوق حركة التقدم لأنه لا يقيم المعاملات كلها على هذا النظام ، ثم شهد العالم نظاما آخر ينكر رءوس الأموال أصلا ويبطل الملكية مالا وأرضا وعقارا ، و يطلب من الإسلام أن يصنع صنيعه في مواجهة الأزمات العصرية ، ولا يعلم أحد إلى أى أمد يطول بها البقاء ، وعلى أى حال من الأحوال تتطور بين اليوم والغد القريب . . وبين همذا وذاك تظهر النظم الفاشية والنازية على شتى الأوضاع والأشكال .

فكيف كان الإسلام يؤدى حق الدين لو أنه تقلب بين هذه النظم الطارئة عليه ؟ وكيف كان يجمع بينها أو يحض المسلمين على اتباعها في مواطنها وعهودها ؟

إنه لم يصنع ذلك ، وحسنا صنع ، وإنه بذلك يظل دينا للمجتمعات الإنسانية بين عصر وعصر ، ولا يضطر المسلم إلى الخروج من عقيدته بين حقية وأخرى ، بل لا يضطره يوما إلى ذلك السؤال : هل يجب عليه أن يترك الإصلاح أو يحققه على خلاف أحكام القرآن ؟

وليس معنى ذلك أن الإسلام بنفض يديه من مهمة الإصلاح الاجتماعى فى زمن من الأزمنة كان أو يكون ، ولكن معناه أنه يقرر للاجتماعى فى زمن من الأزمنة كان أو يكون ، ولكن معناه أنه يقرر للانسانية أصولا لا بتحقق لها صلاح بغيرها ، ثم يفوض العقل الإنساني كل الرأى فى اختيار ما يلائمه من تفاصيل الإصلاح ، غير مقيد له بفرع من الفروع المتجددة ما دام أميناً على تلك الأصول ،

كانت نشرة المجلة الفرنسية فى طريقها إلينا ونحن نكتب لمنبر الإسلام مقالا عن الإسلام والنظم الاجتماعية ، وفيه نقول: (إنميا أقام الإسلام قواعد الاقتصاد التى يقام عليها كل نظام صالح. فقرر أن يمنع الاحتكار وكنز الأموال ، وقرر أن يمنع الاستغلال بغير عمل ، وقرر أن يمنع الاستغلال بغير عمل ، وقرر أن يتداول المجتمع التروة ولا تكون دُولة بين الأغنياء ، وقرر أن تكون للضعفاء والمحرومين حصة سنوية لا تقل عن جزء

من أربعين جزءا من ثروة الأمة كانها ، وقد يزيد عليها بأمر الإمام و إحسان المحسنين . . . ولا خوف على مجتمع قط يمتنع فيه الاحتكار والاستغلال وإهال العاجزين عن الكسب والعمل . . . )

ونعود -- بعسد الاطلاع على مساجلة الأستاذين أو سترو وفرنسيس -- فنقول: إنهما على حق فيا قرراه من إمكان المسلم أن يواجه الإصلاح الاجتماعى بغير اضطرار إلى مجاراة نظام رأس المال على علاته أو نظام المادية الاقتصادية على علاتها، ونزيد على هذا الرأى الصواب أن الإسلام يتأتى له ذلك دون أن يتقيد بنظام محدود يتبدل غداكا تبدلت النظم بالأمس أو تتبدل أمام أعيننا اليوم في بلاد المغرب والمشرق، وحسبه أنه يمنع الاحتكار والاستغلال، ويحمى الضعفاء والمحرومين، ليوفر للمجتمع خير مايحتاج إليه من صلاح وإصلاح ويوفر للفرد خير مايحتاج إليه من جهود .

إن القرآن صريح في النهى عن كنز الذهب والفضة ، صريح في الأمر بتداول المال (كي لا يكون دُولة بين الأغنياء منكم) .

وإن القرآن صريح فى منع الاستغلال ولاسيا الاستغلال بإفساد الحسكم والسيطرة على الحكام: ( يأيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتُدلُوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقا من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون).

وإن القرآن يأمر بالإحسان، ويفرض الزكاة وهي تخول الذين يستحقونها جزءاً من أربعين جزءاً من الثروة العامة لا من ثروة الربح وحسب --- في العام وبعد العام .

ومن شاء فليتخيل نظاما اجتماعيا يبطل فيه الاحتكار وببطل فيه أكل الأموال ( بالباطل ) ويأمن فيه المحروم على قوته ومعاشه ، شم يتخيل موضعا فيه للانتقاد من ناحية الصلاح والإصلاح .

إن عقل الإنسان ليمجز هنا عن نقد الحياة الاجتماعية في أصولها ، إلا أن يكون من عبيد الحروف والعبارات المرصوصة على غير روية .

وإن (الضمير الدينى) ليهدى العقل هذا غاية الهداية التي تطلب من الدين القويم دون أن يربطه بالقيود القاسرة أو يكرهه على الجود المعطل عن التصرف والتصريف ، وعلى هذا الضمير الدينى تقوم رسالة الدين التي تعلو مع الزمن على نظم الافتصاد و براميج الساسة وشقاشق الأسماء من دعوة تلهج بالديمقر اطية أو صيحة تلغط بالمادية ، أو حذلقة تتعلق بأطراف المبادىء وأهداب القواعد والنظريات ، وتحسب أن (الإنسانية) بنت يوم وساعة ، وأن (الضمير الإنساني) ذي من أذياء الأم يابس مع الصباح و يخلع قبل المساء .

أما مسألة الدين والدولة في الإسلام فقياسها على الأديان الأخرى قياس مع الفارق الكبيركا يقول المناطقة ، ولاسيا الأديان التي توجد

فيها الكمانة الدينية ، أو توجد فيها طائفة من أسحاب الرئاسة الدينية تتولى الوساطة بين العباد والمعبود ، وتدعى لنفسها --- من ثم -- حق الإشراف على المدرسة والمحكمة والهيكل والمدفن ، كا تدعى لنفسها حق (التطويب) لسكل سلطة ولسكل قانون ، ولا وجود في الإسلام لهذه الكهانة ولا للوساطة كيفا كانت بين العباد والمعبود ، فايست مسألة الفصل بين الدين والدولة في الإسلام بالمسألة التي تصطدم بحق الراعي أو حق الرعية على الوجه الذي عرف في تاريخ هذه المسألة عند الأمم الأوربية ، وليست هي المشكلة المعروضة للبت فيها بين شعب من الشعوب الإسلامية .

### بين لبحث والنحايث

قرأت في عدد شهر ربيع الأول في منبر الإسلام مقالا لحضرة صاحب الفضيلة الشيخ عبد اللطيف السبكي بعنوان « تفسيرنا للقرآن لا يكون بالتخمين » يقول فيه من مبادى، عامة يقررها « أن القرآن عربي وأسلو به خاضع للقواعد العربية » ثم يقول عن قصة خاق آدم : (فالله تعالى يخبرنا في سورة (ص) بحديثة مع الملائكة : « إني خالق بشرا من طين فإذا سويته ونفضت فيه من روحي فقعوا له ساجدين » ).

والمبدأ الأول الذي يقرره الأستاذ\_و يقرره مع فضيلته كل باحث في معانى القرآن السكريم .. هو أن قواعد اللغة العربية تقضى « بأن اللفظ لا يصرف عن معناه الظاهر إلا لضرورة تقتضى ذلك » . . . و إلا كان صرف اللفظ عن معناه ضربا من التخمين .

وهذا ...كما تقدم ... مبدأ يقرره مع الأستاذ كل باحث في معانى اللقرآن الكريم وفي معانى اللغة في كل كلام مفيد .

واتما يحتاج الأمر إلى التعريف بالتخمين ماهو؟ وما الفرق بينه

و بين البحث عن المعانى فى أخبار الوحى بالأمور الغيبية على التخصيص وهى بانفاق الأقوال معلومة الكلمات مجهولة الكيفيات ، وعلى الأخص فما ينسب إلى الخالق ـ سبحانه وتعالى ـ من عمل أوكلام .

فالتخمين ــ قطعا ــ فى معنى هذه الآية وسائر الآيات أن يزعم فارىء القرآن أن النسوية الإلهية كالنسوية التى نعهدها فى أعمالنا نحن المخلوقين من الآدميين ، وأن النفخ فى خلق آدم من الطين كالنفخ عندنا بالأفواه، وأن طينة آدم كطينة التمثال الطينى الذى يصوره المثالون مشابها للانسان بالأعضاء والوظائف بغير حراك .

إن الذي يزعم ذلك « يخمن » فى فهم اللفظ والمعنى بلا جدال ، لأن أعمال الإله ــ جل وعلاــ تنزهت عن مشابهة الأعمال الآدمية وعن كل عمل محدود من أعمال المخلوقات .

فايست معانى السكلمات فى المعجات اللغوية هى مدار البحث عن تفسير هذه الآيات ، لأن الأمر فيها يرجع إلى السكيفيات المجهولة التي نجزم بحقيقة واحدة منها ، وهى أنها (كيفية) منزهة عن مشابهة أعمال المخلوق .

ما النسوية ؟ وما النفخ ؟ وما الروح ؟ وما مدلول الآية الكريمة بعد التحقق من معانى هذه الكلمات ؟ إذا كانت « الكيفيات » مجهولة هنا فالعلوم الذي لاخفاء به خطعا أنها ليست تسوية باليدين على مثال تسوية المصورين الآدميين ، وأنها ليست نفتخا بالأفواه كا ينقخ الانسان الهواء في الطين أو غير الطين، وأن الروح ليست بالروح الانسانية ، وليست على أية حال بالكيفية المحدودة بالقواميس والمعاجم ، لأن روح الإنسان المخلوق مجهولة يعلمها ، الله وحده كما نفهم من آي الكتاب ، وندع الكلام فيا هو أعظم من ذلك وأخنى على العقل من معنى الروح منسو با إلى الله .

كل ما يجوز أرف نفهمه من معنى النفخ أنه بث قوة الحياة فى الطين .

وفى كم من الوقت حدث هذا ؟ أفى لمحة واحدة ؟ أفى يوم واحد ؟ ﴿ قَافِى الدهرِ المتطاولِ ؟

من جزم بشيء من ذلك فإنما يخمن ويجزم على التخمين .

بل لو قيل إن هذا كله تم فى وقت كلمح البصر لما جاز لأحد أن يحصره فى اللمحة الممهودة لدينا ، لأن اللمحة عند الله يتم فيها أمر الساعة كله : « وما أمر الساعة إلا كلمح البصر أو هو أقرب » .

وهذه اللمحة مقرون بها فى القرآن الكريم خاق كل شى، وتقديره: « إنا كل شى، خلقناه بقدر ، وما أمرنا إلا واحدة كامح جالبصه ».

وإذا قيل إن بت الحياة في طينة آدم تم في يوم واحد فإن اليوم الواحد مجهول المقدار في علم الله: « وإن يوما عند ربك كألف سنة مما تعدون » وقد يكون اليوم خمسين ألف سنة كا جاء في قوله تعالى : « تعرج الملائكة والروح إليه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة » وهذا من حيث الموعد المقدور البث الحياة في طينة آدم بعد تسويتها .

فَمَا هِي النَّسُويَةَ ؟ وَكُمْ مَنَ الزَّمَنَ قَدْرَهُ اللَّهُ تَمَالَى لَإِظْهَارَ هَذَهَالنَّسُويَةَ فَى خَلقَ البُّنيَةِ الآدمية منه ؟

من جزم بوقت محدود لهذه النسوية فذلك هو التخمين بغير دليل. ومثله فى التخمين بغير دليل أن يزعم الزاع كيفية لهذه النسوية يمتنع ما عداها وبحرم علينا أن نفهمه من مدلول الآيات .

و إذا كان هذا هو مدلول النفخ والتسوية والطينة فالحقيقة التيهى أجل من ذلك قدرا وأخنى من ذلك سرا هى حقيقة الروح ومعناها المقصود فى قوله تعالى « ونفخت فيه من روحى ».

فإن كلمة الروح قد وردت فى عدة مواضع فى القرآن السكريم . منها قوله تعالى فى سورة الشورى : « وكذلك أوحينا إليك روحا. من أمرنا . . » . ومنها قوله تعالى فى سورة الشعراء : ٥ و إنه لتنزيل رب العالمين. نزل به الروح الأمين » .

ومنها قوله تعالى فى سورة النحل: « قل نزله روح القدس من ربك بالحق »

ومنها في سورة النساء: « إنما المسيح عيسى بن مريم رسول الله. وكلمته ألقاها إلى مريم وروح منه . . »

ومنها فى سورة مريم « واذكر فى الكتاب مريم إذ انتبذت من أهلها مكانا شرقيا ، فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا إليها روحنا، فتمثل لها بشرا سويا » .

وفى سورة الأنبياء : « والتى أحصنت فرجها فنفخنا فيها من روحنا: وجملناها وابنها آية للعالمين » .

وكل كيفية يحدث بها نفخ الروح بالمعنى الذى وردت به فى هذه. الآيات فهى كيفية مفروضة على التخمين ، وكل جزم بإنكار ما عداها. فهو جزم مفروض على التخمين . . وقد كان نفخ الروح من قبيل ولادة عيسى عليه السلام ، وكان من آياته أن يتمثل بشرا سويا فى. فى غير هذا المقام ، وكان الروح وحيا ومصدرا للوحى وسرا محجوبا عن علم بنى آدم فى جميع هذه الأحوال .

ونعود يعد البيان عن معانى الكلمات لنقرر مرة أخرى \_كاقرر حماحب الفضيلة الأستاذ السبكى \_ أنهاكلمات عربية ، وأن الكلمات العربية جميعا خاضعة لقواعد اللغة تنصرف إلى معناها ولا يجوز أن تتؤخذ بالتخمين ولها معنى صريح فى اللغة لا يجوز صرفها عنه إلى غيره.

نقرر هذا المبدأ مرة بعد مرة ، ولسكننا لاتراه فى مرة من المرات المجيز المفسر أن بقول إن تسوية الطين كانت على هذه السكيفية دون غيرها ، وإن النفخ فيه على هذا النحو دون سواه ، وإن روح الله يعمل عمله فى بث الحياة و إخراج الأحياء من الطين على هذا المثال باستثناء كل مثال آخر ، وإن التسوية والنفخ وخلق آدم عليه السلام قد تم كله فى لحظة واحدة ، وإن هذه اللحظة لا تكون ألف سنة ولا خمسين ألف سنة ، ولاألف ألف سنة ، لأنها لحظة واحدة مما تلحظة العين الإنسانية . ولا تدل اللغة العربية على معنى معقول لها غير هذا المعنى .

إن هذا المبدأ لا يجيز للمفسر أن يجزم بقول من هذه الأقوال إلا أن يكون قوله تخمينا بعوزه السند القاطع ولا يلزم أحدا غيره .

وعلى المسلم أن يؤمن بأن الله تعالى بث روح الحياة فى الطين ، وسوى الطين سلالة خرج منها آدم عليه السلام ، ولكن ليس لأحد أن يفرض عليه كيفية للتسوية والنفخ والخلق يلغى كل ما عداها ، وأن يقرر للتسوية والنفيخ والخلق وقتا محدودا باللمحة أو اليوم أو الدهر. و يكون بمقدار واحد ولا يكون بغير ذلك المقدار .

ومما روى عن أبى هريرة : « أنزل القرآن على سبعة أحرف ، فالمراء فى القرآن كفر ، فما عرفتم منه فاعملوا به ، وما جهلتم منه فردوه. إلى عالمه » .

وأياكان القول في سند هذا الحديث فالمبدأ السليم الذي قرره. صاحب الفضيلة الأستاذ السبكي ينهانا أن نقيد كلمة من كلمات الآية الكريمة بكيفية محدودة ووقت محدود، وما سوى ذلك فهو التخمين الذي ينهى عنه الأستاذ كما ينهى عنه كل مسلم غيور على القرآن وعلى عقائد الاسلام.

## غزؤة النبشير في مَعِيمة لِيمُ

تكثر المؤلفات في اللفات الأوربية عن حياة النبي عليه السلام، وبعضها خاضع لأغراض السياسة أو خاضع لأغراض التبشير، وبعضها الذي يكتبه أناس متمردون على ساسة الدول وجهاعات التبشير يخضعون لآفة أخرى هي آفة الجهل بالحقائق والعجز عن فهم الشرق والشرقيين كا يفهمون أنفسهم في حاضرهم وماضيهم، ومن المؤلفين المحدثين عن نبي الإسلام من يكتب عنه ليتخذ من هذه السكتابة ذريعة إلى نشر مذهب في الحياة الاجتاعية يعارض مذهب الديانة الإسلامية في هذه الشئون ، ولم تخل للسكتبة الأوربية الحديثة بعد هذا كله ، من كتابة عنه له صلوات الله عليه لا تنقل الأخبار عن مصادرها صبحة محققة ، وتؤدى الأمانة للتاريخ أداء المالم الذي يحاسب ضميره وعقله فيا يكتب ، و يترفع عن رواية الكذب أو الخطأ وهو عالم به متعمد لإخفائه .

إلا أن هؤلاء جميعاً يكتبون مؤلفاتهم للحاضر ولا يعنيهم أمر الماضى فى همذا للوضوع بعينه ، وهو موضوع حياة النبى وصفاته «الشخصية » كا نقول في تعبير العصر الحاضر ، فيتركون المخلفات القديمة على حدة ، في مكتبات علماء الدين وورثة اللاهوتيين من أبساء القرون الوسطى ، وتظل تلك المخلفات مشحونة بالأباطيسل والأغاليط ، تسم عقول أولئك اللاهوتيين ومن يتلق العلم عنهم من ناشئة المبشرين ، ثم يتخرج هؤلاء الناشئة مؤمنين بصدق دعوات التبشير وصواب الحملة على الإسلام كا فهموه وفهموا معه أخبار نبيه الكريم في حياته « الشخصية » وخلقه الموصوف بتلك الأباطيل ، ولو أنهم فهموا أسرار أباطيلم ، لارتدوا على أنفسهم واستطاع ولو أنهم فهموا أسرار أباطيلهم ، لارتدوا على أنفسهم واستطاع بالإسلام أن يغزوهم في معاقلهم ، فإذا هم يبشرون أنفسهم قبل أن يتقرقوا بين أنحاء العالم مستبسلين في تبشير المسلمين وتنفير غير المسلمين من الإسلام .

تلك المخلفات ، عن القرون الوسطى ، قد تجمعت في مكتباتها من تصانيف علماء اللاهوت الذين هالهم نفوذ الحكمة الإسلامية والأدب الإسلامي بين طلاب العلوم الدينية عندهم على أثر قيام الحضارة الأندلسية بأوربة الغربية ، وكان من طلاب الحكمة الإسلامية بينهم أناس وصلوا إلى مقام البابوية وأناس ارتفعوا إلى مقام المداية الفكرية يمعزل عن الكنيسة بل على خلاف عقائدها للأثورة . . فلما هالم هذا النفوذ الفكري وأزعجهم شيوعه في معاقل الفكر ومعاهد

العبادة ، أقبلوا على تأليف الكتب التى اجتهدوا غاية الاجتهاد أن يصبغوها بالصبغة العلمية ليضمنوا رواجها بين طلاب المعرفة و إقناعها لمن يطلبون الدليل ، ولا يقبلون أن يخدعوا عقولهم بأباطيل الدعاية والتضليل ، وجعلوا همهم كله تشويه الحكمة الإسلامية بتشويه مصدرها الأول وتمثيل صاحب الدعوة الإسلامية في صورة بعيدة. عن التقديس والاحترام ، ولاحاجة بهم بعد ذلك إلى البحث في دقائق. الحكمة وأسرار الفلسفة لتنفير الأفكار من النبي ورسالته ، لأن تمثيل إنسان مقدس في الصورة التي تنزع القداسة عنه أبسر جدا من عناء الدراسة في نقض العقائد وإدحاض الأفكار .

وقد نجيحت هذه «المحدة» الساذجة في حينها ، ولا تزال. بقاياها بمرصدها في مكانها ، يحفظونها ويعيدونها أملا في تكرار هذا النجاح بين الناشئة المتعلمين من رجال الدين قبل غيرهم ، عسى أن. يكون لها أثرها في خلق الحماسة الضرورية لمحل مبشر يرجى أن يصدف الدعوة والإقناع ، بعد أن شاعت في هذا العصر شكوكه وشبهاته ، وأوشكت أن تعصف بيقين المبشرين أنفسهم ، وهم يدعون الآخرين. إلى اليقين .

إن مهارة أصحاب المسكيدة من نوع المهارات الرخيصة ، التي تعتبر. رخيصة لأنها تنجح بقليل من الجهد ونسكنها تفشل وتخفق بجهد أقل. منه ، ونجاحها فى أكثر حالاتها إنما بتوقف على « الفضيحة » وعلى سهولة الإصغاء إليها فى طبائع الجهلاء والأغرار ، بل فى طبائع بعض الفضلاء الذين يسرعون إلى النفور من المتهم بالسوء لأنهم يعافون السوء ويعرضون عرب « التفتيش » فى دخائله والتحدث بأخباره ، أو تضيق عقولهم أحياناً عن الجمع بين الاحتراز من قالة السوء والاحتراز من قبول هذه القالة بغير دليل .

أما فشل الفضيحة بالقليل من الجهد فمرجمه إلى طبيعة الإشاعات كلما فى صميمها . فإن خبرا صادقا من أخبارها قد ينكشف للسامع فيهدم مئات الأخبار السكاذبة التى تستهوى الأسماع إلى تصديقها .

إحدى هــذه الأكاذيب التي احتفل رواة القرون الوسطى بتزويفها وترويجها .. أكذوبتهم عن قصة زينب بنتجحش وزواج النبي عليه السلام منها بعد تطليقها من زوجها .

كتب الراهب فيدنزيو Fidenzio فقال بعد تنميق مقدماتها على أسلوب القصص الغرامية :

«كان هناك رجل يسمى سيدوس — زيد — له زوجة تسمى زبيب ... هكذا ... وكانت هذه الزوجة أجمل نساء الأرض فى زمانها ، وسمع محمد بجالها الزائع فشغف بها حباً ، وأراد أن يراها ، فقصد إلى منزلها فى غياب زوجها يسأل عنه ، فقالت له الزوجة : ماذا تبغى

ولم تخف المرأة خبر الزيارة عن زوجها الذي سألها عند عودته : هل كان رسول الله عند عودته : هل كان رسول الله هنا ؟ فقالت : نعم كان هنا . قال : هل رأى وجهك ؟ قالت : نعم رآه وأطال النظر إليه . فقال الزوج حينئذ : لا عيش لى معك بعد الآن .. » .

ومضى الراهب ( الأمبن ) فى سرد القصة على هذا النمط مستشهدا لها بما ورد عن حديث زيد وزوجته فى سورة الأحزاب ، فتمت ( الأحدوثة ) عند سامعيها بشاهد من كتاب الإسلام ، وأضاف إليها هذا للؤلف وغيره ما اختاروا أن يضيفوه من كلام السيدة عائشة ومن مناسبات الوحى فى هذه السورة ، خيل إليهم أنها حديث لا حيلة فيه للسامع غير التصديق والتأمين ، وغير المجب بعد خلك من خلائق نبي المسلمين .

ليس أسهل من شيوع هذه الأكذوبة كما شاعت في القرون الوسطى

ليس أسهل من إسقاطها وإسقاط المروجين لها بخبر واحد لاشك فيه من أخبارها السكتيرة ، وهو أن زوجة زيد كانت بنت السيدة أميمة بنت عبد المطلب عمة النبي عليه السلام ، وأن النبي عليه السلام هو الذي زوجها من ربيبه وعتيقه زيد وهو لا يطمح إلى الزواج من مثلها .

و يكنى أن يعرف هذا الخبر لتسقط الأكذوبة كلها ويسقط معها كل ما قيل عن مفاجأة اللبي عليه السلام بجالها وتطلبق زوجها يعد نظر الدي إليها لأول مرة.

وشىء من التفصيل القليل لهذا الخسبر يعكس الفضيحة على المبطلين فيعلمون حقيقة القصة المحرفة، ويعلمون أنها آية الخلق الكريم في نبي المسلمين .

فإن زيدا الذي زوجه النبي من بنت عمه لم يكن إلا أسيراً عتيقا رباه النبي فأخلص له ولدينه ، وآثر للقام في جواره على الرجوع إلى أهله بعد تسريحه ، ورفع السيد الكريم عن عبده العتيق ذلة الرق بمصاهرته وللساواة بينه وبين أكرم أهله ، وأطاعت الزوجة أمر النبي كا ينبني لمثلها مع مثله ، ولكنها عاشت مع زوجها كسيرة الخاطر لما كانت تنبينه من نظرات لدانها وقريئاتها إليها ، ويشعر أبيد بما تضمره من الحزن والأنفة ، فيهم بتطليقها ، ولكنه بستكبر أن يقابل جميل النبي برفض الزوجة التي اختارها له وميزه بها على حجه ، فارتفعت بنبي الاسلام مروءته إلى حيث ينبغي أن ترتفع مروءة الأنبياء ، وأحل زيدا من حرجه ، وعوض زينب من مهانتها ، لتعلم وبعلم الناس أنها كفؤ له و إن كان قد اختارها لفتاء الذي كان يتبناه ، ولولا ذلك لهاشت الزوجة المطلقة معضلة بين لدانها وأترابها يتبناه ، ولولا ذلك لهاشت الزوجة المطلقة معضلة بين لدانها وأترابها يتبناه ، ولولا ذلك لهاشت الزوجة المطلقة معضلة بين لدانها وأترابها

وهي لا تطبع في الزواج من كفؤ لها بعد تطليقها ، وليس مما يجبر خاطرها السكسير أن يساق إليها الزوج الذى يكافئها وتكافئه مأمورا بزواجها.

تلك قصة أرساوها فى غياهب القرون الوسطى لينظر الناس فى. ظلماتها إلى وصمة إنسانية يعاف من أجلها خلق الإنسان ، ويعاف الدين الذى يدعو إليه من أجله .

ويزيدعليها خبر صغير لاشك فيه ، فإذا هي شهادة بالنبوة كأحسن ما تكون الشهادة للأنبياء ، لأنها شهادة بغاية البر والإحسان إلى الأسير الضعيف الغريب عن أهله ووطنه ، وغاية البر والإحسان إلى إلى المرأة المجروحة في عزتها ، بعد أن غلبها ضعف الأنوثة والعرف على شعورها ، برغم إرادتها .

وكانت فضيلة الصدق - مع فضيلة العفة - أكبر الأهداف. التي تعمدها أسحاب هذه المسكيدة بالإنكار فيما زيفوه من القصص المحرفة عن صفات الذي صلوات الله عليه .

· وفى هذه أيضاً كانت لهم مهارتهم الرخيصة لأنها سهلة الشيوع. سِملة التفنيد .

فكل ما توارد من الأنباء بين القرآن والسكتب الإسرائيلية فهو وحى صادق فى كتب بنى اسرائيل ، ونقل غير صادق فى كتالب الإسلام ، مع التحريف والخطأ أحياناً فى الرواية عن الكهان اليهود أو الكهان اليهود أو الكهان المسيحيين ! .

وقد كان رواج هذا الزعم سهلا سريعا بين أبناء القرون الوسطى.، لأنهم كانوا يعتقدون جميعاً أن الكتب الإسرائيلية هى مصدر تلك الأنباء الأول ، وأن الاختلاف فيها إنما يكون بطبيعة الحال تحريفا أو خطأ في النبأ الذي جاء بعد تلك الكتب بترتيب التاريخ .

لكن الخسبر الصغير الذي ينقض ذلك الزعم على أساسه أن الكشوف الحفرية أثبتت اليوم أن الكتب الاسرائيلية لم تسكن هي المصدر الأولى لما ورد من أنباء القرون الأولى في التوراة أو التلمود ، وقد أثبت القرآن الكريم أنه روى عن النبوءات السابقة أخباراً لم تذكر ولم ترد الإشارة إليها في كتب العهد القديم ولا في أقاصيص التلمود وما شابهه من أسانيد اليهود ، فإذا كانت مصادر الجزيرة العربية ومصادر بين النهرين أوفي وأقدم من المصدر الإسرائيلي فهذا المصدر الأخير أقرب إلى مظنة الخطأ والتحريف من ذلك المرجع الأصيل .

وتزاد على هذه الملاحظة الصغيرة ملاحظة أصغر منها ليتحقق المؤرخ أن عمل العصبية القومية كان أفعل وأظهر من عمل الأسانية التاريخية في ترويج تلك الإشاعات أو تلك الأكاذيب. لأن اسم الكاهن الذي زعموا أنه كان يملي قصص القرآن السكريم على

النبى صلوات الله عليه ، كان يختلف دائماً باختلاف مرجع الإشاعة المقتراة ، فإذا كان المرجع مسيحيا فالراهب سرجيوس \_ أو بحيرا \_ هو الملقن لتلك القصص . ! وإذا كان المرجع يهوديا فالملقن هو «حاخام » إسرائيلي مجهول ، كا جاء في رواية « بيدرودي الفونسو » الذي ينتهي في أصله إلى بني إسرائيل ! .

إن هذا الموضوع يعاودنا كلا وقع نظرنا على عنوان من عناوين الكتب الكثيرة التى تصدر فى هذه الأيام عن تواريخ القرون الوسطى . وقد عاودنا مجددا — مؤكدا — بعد الاطلاع على آخر كتاب مفصل ظهر بالانجليزية عن «الإسلام والغرب» من سنة ١١٠٠ الى سنة ١٣٥٠ ميلادية لمؤلفه الأستاذ نورمان دنيال من علماء كلية الملكة بجامعة أكسفورد ؟ ولعانا لا نخطى والتعبير إذا قلنا : إنها الملكة بجامعة أكسفورد ؟ ولعانا لا نخطى والتعبير إذا قلنا : إنها جيعها مكتبة تغرى بالتأليف فى التعليق عليها ، لأن تفنيدها فى هذا الزمن أيسر من ترويجها فى زمانها ، وليس أولى باجتهاد المسلم فى رد النب أيسر من ترويجها فى زمانها ، وليس أولى باجتهاد المسلم فى رد العادية عن عقيدته و تاريخه من رد التبشير على عقبيه إلى معقله الحصين ، العادية عن عقيدته و تاريخه من رد التبشير على عقبيه إلى معقله الحصين ، فإنه لأحرى أن يشتغل بالخوف على معقله عن الجرأة الخرقاء على معاقل الإسلام .

## تفيسير لعيثيرآن في القِصِر الحَدسيث

تصل إلى في هذه الآونة أسئلة كثيرة من طلاب العلم والمشتغلين بالدراسات الدينية عن فهم القرآن في عصرنا هذا من وجهة النظر إلى العلوم الطبيعية والمخترعات الحديثة ، ومن أمثلتها سؤال من الطالب الأديب عمر عبد العزيز السباجي يقول فيه: إن المتسكلمين عن تفسير القرآن الكريم انقسموا إلى طائفتين : « إحداها تحبذ تفسير القرآن تفهمه القرآن الكريم كاكان يفهمه العرب الأميون الذين خاطبهم القرآن الكريم .. فيا رأى سيادتسكم في التفسير العلمي الذي يذهبون إليه ؟ وما هي الأدلة التي تعززون بها الرأى ؟ » .

ومن أمثلة هذه الأسئلة سؤال لطالب الطب الأديب يس مهدى جودة يذكر فيه هذه الآية الشريفة : « فلما رأوه عارضا مستقبل وديّتهم قالوا هذا عارض مُمطِرُنا ، بل هو ما استعجلتم به ريخ فيها بمذاب أليم. تُدمّر كلّ شيء بأمر ربّها فأصبَحُوا لا يُرى إلا مساكنهم كذاك نجزى القوم الحجرمين » .

ثم يقول: « أليس من المسكن أن تعتبر هذه الآية الشريقة إشارة مبكرة من القرآن الكريم إلى القذيفة الذرية ، ودليلا قاطعا على سبق القرآن العلمي الذي أمكن إثباته في مواضع كثيرة ؟ »

وهذه وأمثالها أسئلة تأتى في أوانها، ونغتبط بها لأنها تدل على بحث الشباب المتعلم في أمور عقيدته وضميره، وحرصه على الفهم المستقل أنفة من انتقليد أو التسليم بغير دليل . ونرى أن الأسئلة من هذا القبيل ليست بالجديدة في العالم الإسلامي ، لأنها أعيدت على أساليب مختلفة في عصور النهضات العلمية وأدوار الانتقال من حضارة إلى حضارة ، أو الاشتباك بين الثقافات المتعارضة في المشرق والمغرب ، وتجددها اليوم معقول منتظر بعد تجـــدد النظر إلى السماء و إلى أسرار المبادة وحقيقة المخلوقات المسادية على هذا النحو الذى لم تسبق له سابقة مثله فيها تقدم من أدوار التاريخ الإسلامى ، وقد شاركت فيه اليوم أبناء الديانات الأخرى من المسيحيين والاسرائيليين والبراهمة والبوذيين ، فيندر أن تطلع على صحيفة من صحفهم تدرس المباحث اللاهوتية إلا رأيت فيها محاولات شتى لإعادة تفسير العقائد البكونية عندهم على ضوء العلم العصرى كما يقولون ، وأهم هذه الححاولات ما كان منها متصلا بمسألة خاق الإنسان الأول ، ومسألة السماوات وسكاتها ، ومسألة القيامة والحساب . والأمر الذي لا محل فيه للخلاف أن الإنسان العصرى مطالب على معيده من الفرائض والشمائر والواجبات ، ولسكن هل معنى ذلك أن الكتب المقدسة لا تفهم والاكا فهمها المخاطبون بها لأول مرة ، أو معناه أنها تفهم في كل عصر على حسب النظريات العلمية التي انتهى إليها أبناؤها ؟

لا هذا ولا ذاك \_ فيا نعتقد \_ هو الفهم المطلوب من المكلف المخاطب بالمكتاب .

فإن المسلم مأمور فى القرآن بالتفكير والتأمل والتدبر والاستقلال عِذلك عن الآباء والأجداد وأحبار الزمن القديم وأئمة الدين فيه .

وليس الخطاب مقصورا على العرب الأميين ولا هو بمقصور على أبناء القرن العشرين ، ولكنه عام مطلق لكل عصر ولكل مكان . . إذ ليس من المعقول أن يفكر الإنسان على نسق واحد . في جميع العصور .

إننا مطالبون بأن نفهم القرآن السكريم في عصرنا كما كان يفهمه العرب الذين حضروا الدعوة المحمدية لوأبهم ولدوا معنا، وتعلموا ما تعلمناه، وعرفوا ماعرفناه، واعتبروا بما نعتبر به من حوادث الحاضر وحوادث التاريخ منذ الدعوة المحمدية إلى اليوم .

ولكن التفكير العصرى شيء وإقرار النظريات العلمية المتجددة، شيء آخر .

فإننا نستفيد من أخبار الرحلات ، ومن آراء المفكرين ، ومن مذاهب العلماء النظريين والتجريبيين إدراكا نافعاً لنا في التأمل والنظر دون أن نؤمن بصحة كل خبر وصواب كل رأى وصدق كل نظرية ، ولا يمكن أن تتقدم هذه الفائدة زمانها في موضوعها وإن لم يكن. موضوعها متعلقا بهذا العلم أو ذاك .

ومثال ذلك أن الإنسان المعاصر لا يخطى، في استدارة الأرض. بعد كشف الأمريكتين ، فإنه لا يفسر كلة البسط بالنسبة الأرض. كا فسرها الذين وهموا أن الأرض لا تكون مبسوطة أمامنا وهي على شكل الكرة ، لأن الإنسان المعاصر يرى بعينه أن الأرض. تبسط أمامه كا ينظر إليها، ولا يمنع ذلك أن تكون على شكل الكرة. في استدراتها ، لأننا هكذا نفهم فكرة البسط بالنظر ، وهكذا نعلم علم الواقع اليقين أن بسطها أمامنا وامتدادها للسائحين فيها لا ينقض الاستدارة التي لا تقبضها يمعني من معانى القبض ، وهو نقيض البسط في اللغة وفي الإدراك المعقول .

فالكشف العلمي الحديث يفيد الباحث العصرى في تصحيح معني. البسط ، ويذكره أن نقيض البسط هو القرض وليس هو الاستدارة.

الكروبة ، ولسكنه لايدعوه إلى إنسكار البسط بهذا المعنى الصحيح ..

وعلى هذا المثال ينبغى أن نستفيد من النظريات العلمية دون أن. نقح<u>مها على القرآن الكريم</u> مطالب. عوافقتها كلا تغيرت من زمن إلى زمن ، ومن تفكير إلى تفكير .

ولذا كان من الخطأ أن نقرر أن القرآن الكريم يؤيد النظرية السديمية في نشأة المنظومة الشمسية أو نشأة الكواكب عموما من دخان المجرة المشهودة ، أو دخان المجرات الأخرى التي لا ترى بالعين. ولا بالمناظير .

فقد تعاقبت النظريات منذأيام العالم الطبيعي « بوفون » إلى. اليوم عن نشأة المنظومة الشمسية ، ولم تزل ينقض بعضَهَا بَعضا حتى. الساعة .

هل نشأت المنظومة الشمسية من الاصطدام بمذنب عابر فى الفضاء؟ هل نشأت من التقاء شمسين متعارضتين ؟ هل نشأت من انفجار الشمس نفسها وتطاير أجزائها ثم عودتها إلى فلكها بفعل الجاذبية ؟ هل نشأت من تجمع السديم وجوده ؟

كل أولئك آراء يقول بها العلماء ولا يستقر منها رأى واحد إلى. قرار . ومن شاء فليفهم أن النظرية السديمية هي النظرية الدخانية على. وجه من الوجوه ، ولكن ليس له أن يجعل رأية هذا عقيدة مرت اللعقائد القرآنية التي يكفر بالدين من يعارضه فيها ، وليس له أن ينفيها . وبنير خجة قاطعة من القرآن السكريم .

وقد شاء بعض الفكرين أن يفسر السماوات السبع بالسيارات السبع في المنظومة الشمسية تطبيقا لعلم الفلك في تفسير السكتاب، وهو اجتهاد حسن على اعتباره فهما لصاحبه لا يوجب على نفسه أن يمتقده ولا يوجب اعتقاده على سواه ، ولسكنه يجور عن القصد إذا ألزم الناس به إلزاما وعرضهم للشك الباطل في الكتاب الالهي إذا أقحم رأيه عليه ، لأن علم الفلك لم يلبث أن أنبت أن السيارات عشر غير النجيات وغير المئات من السيارات الصغار ، ووجودها بهذا العدد إلى اليوم حقيقة لا سبيل إلى الطعن فيها ، وقد توجد بعدد آخر بعد حين .

والذين فسروا الأيام الستة بأيامنا هذه كما نعدها في كل أنسوع قد أخطأوا الفهم ووجب أن يدركوا خطأهم قبل أن يتبين للعلم أن تاريخ السكواكب يمتد إلى ملايين السنين .

نعم . قد وجب أن يدركوا خطأهم هذا وأن يعلموا أن الأيام الستة غير أيام الكرة الأرضية في دورتها حول نفسها ، وأن السنين أيضا عبر سنواب الكرة الأرضية في دورتها حول الشمس . لأن الشمس والأرض لم تكونا مخاوقتين في اليوم الأول من تلك الأيام ، فلا بد أن يكون للخلق حساب غير حساب الفلكيين للأيام والسنين .

والذين أنكروا مذهب النطور يحقلهم أن ينكروه من عند أنفسهم لأنهم لم يطمئنوا إلى براهينه ودعاواه ، ولكنهم لا بجوز لهم أرز ينكروه استنادا إلى القرآن الكريم ، لأنهم لا يملكون أن بفسروا خلق السلالة الآدمية من الطين على نحو واحد يمنعون ماعداه ، وكل ما يجوز لهم ، أن يوجبوا الإيمان بأن الله سبحانه وتعالى سوى الطين. وبت فيه روح الحياة فصنع منه السلالة التي نشأ منها آدم عليه السلام فأماأن يحتموا كيفية النسوية وكيفية النفخ وكيفية خلقالسلالة والزمن الذي خلقت فيه ، فهو أدعاً، على القرآن السُّكريم لا يقبل منهم على وجه من وجوه النفي أو وجوه الإثبات ؛ ويجوز أن يكون مذهب التطور مذهبا ناقصافى تطبيقة على الحياة وعلى الكاثنات العضوية وبخاصة في قول أتباعه يتحول الأنواع . . ولكن لايجوز أن نقحم الآيات القرآنية في إنكار النشوء والتطور فإنه إنكار أخطر من إنكار القائلين بتكفير الفلكيين لأنهم ذهبوا إلى استدارة الأرض ودورانها حول الشمس في القضاء .

وكل ما يجبعلى المسلم أن يؤمن به ، أن كتابه الإلهى بأمر بالبحث. والتفكير ولا ينهاه عنه ولا يصده عن النظر والتأمل فى مباحث الوجود وأسرار الطبيعة وخفايا المجهول كيفهاكان ، ولكنه لا بأمره بالتماس. التوفيق بين نصوصه وبين نظريات العلوم كلما ظهرت منها نظرية بعد.

خظرية يحسبهاالعلماء ثابتة مقررة وهي عرضة بعدقليل للنقضأو التعديل، بللايأمره الكتاب بالتوفيق بين الكيفيات التي يقهمها العلموالكيفيات التي يقدرها العقل لفهم المسائل الكونية في بداءتها الأولى ونهايتها الأخيرة بين طوايا الغيب المجهول . . لأنه ينبغي أن يعلم \_ عقلا وعلما وإيمانا \_ بأن اليوم إذا نسب إلى الإله أو نسب إلى عمر الكون لن يقهم منه أنه يوم من أيام عمر الإنسان ، قبل أن يوجد ، وقبل أن توجد الأرض التي خلق عليها الإنسان .

فنحن مطالبون بأن نفهم القرآن السكريم ، ومطالبون بأن نفكر وأن نستفيد لأفكارنا من علوم العصر الذي نعيش فيه ، ولكننا لا نطالب في عصر من العصور بأن نعلق إيماننا بتقسير النظريات العلمية ، وهي لا تستقر عصرا واحدا على تقسير غير قابل للنقض أو للتعديل والتحوير.

## القيشلاة والعيسليم

يقول الأديب « مختار عبد الفادر الفيل ، الطال بكلية الأداب .

اننى أومن بافة إيمانا قويا ، وأؤدى فرائض الإسلام ، والكنى أوجه السؤال الميكم لرغبنى في المزيد من المعرفة عن أمور إسلامنا وأسأل : ما هي فائدة الصلاة والدعاء إلى الله ، وانني لأعلم أن الصلاة رياضة ونقاقة وسلة وثيقة بالله، وعلاقة وثيقة لتقوية العطف بين الناس ويت روح التعاون بينهم لاجهاعهم في بيت الله ، وليكن كيف نفهم الدعاء إلى الله طلبا لشيء من الأشياء ؟ فإن هذا الطلب إما أن يكون مطابقا لإرادة اللهية فلا فائدة فيه كذلك ، وأما أن يكون مخالفا للارادة الالهية فلا فائدة فيه كذلك ، ولا يفعل سبحانه وضالى غير المدلى ، فليس عمة ما يدعو ولا يفعل سبحانه وضالى غير المدلى ، فليس عمة ما يدعو وأما أن أترأ في هذه المالة كن ينزله منزلة الحاكم الذي وأرجوا أن أقرأ رد سبادته كل أعلم قبل كل شيءهل بحرم وأرجوا أن أقرأ رد سبادته كل أعلم قبل كل شيءهل بحرم علينا الدين أن نبحث في هذه الأمور ؟ »

وأقول للطالب الأديب إنه أحسن فهم الصلاة كما أحسن وصفها حين قال إنها رياضة وصلة وثيقة بالله ، وإن الأمر الذي أشكل عليه في فهم صلوات الدعاء قد أشكل على كثيرين ، وورد عليهم الإشكال فيه على صور كثيرة بين جميع المتدينين في العصر الحديث من المسلمين

وغير المسلمين . . فحسب فريق منهم أن القول بجدوى الصلاقة يناقض القول بالسنن الإلهية والقوانين الطبيعية التي أودعها الله طبائع الأشياء و بني عليها نظام الكون كله ، وحسب فريق آخرون \_ كا قال الطالب الأديب \_ أن تنزيه الإله سبحانه وتعالى عن تبديل كاته وتعديل قضائه يوجب على الإنسان أن يتورع عن الطلب الذي يسأله فيه العدول عن قضاء قضاه .

ومن كبار علماء الطبيعة عند الغربيين أناس تصدوا للرد على هذا الاعتراض وأجابوا عن أسئلته جوابا يوافق إيمانهم بالله وإيمانهم بالعلوم الطبيعية على السواء . وقد فرغ أحدهم لهذا البحث — وهو الطبيب الجراح الكبير السكسيس كاريل — Carrel فكتب فيه رسالة خاصة أجمل فيها صفوة تجاربه العلمية وجعلها جواباً على قول فردريك نيتشه « إنه لشيء محجل أن يبتهل الإنسان بالصلاة » . .

فكان من مقرراته في هذه الرسالة أن نفع الصلاة قد ثبت له. - علميا - كما تثبت التجارب الطبيعية ، وأنه لا يفرق في هذا بين. صلاة الإنسان لنفسه أو صلاته لغيره ما دام صادق النية صادق الطلب. في الحالتين .

وأحد هؤلاء العلماء الكمار \_ أوليفر لودج \_ وهو من أشهر علماء الرياضة والطبيعة يرد على القائلين بمخالفة الصلاة للسنن الكونية فيقول =

« إنهم بتوهمون ذلك لأنهم بحكمون على الصلاة حكمهم على ظاهرة طبيعية خارجة من حدود الكون ، ولكنها في الواقع ظاهرة كونية يحسب حسابها في أعمال الكون كما يحسب حسابها في سائر الحوادث التي تقع في حياتنا بغير صلاة . . وإذا كانت الصلاة تربية نفسية فلماذا يحسب للمترضون أن هذه التربية ليست سببا لتحقيق بعض الحوادث كا تسببها كل تربية يتم بها استعداد الإنسان لغاية من الغايات ؟ »

والوافع التاريخي عن الصلاة -- بمعنى الدعاء إلى الله -- أنها ظاهرة روحية تعرف في الديانات العليا، ولا تعرف في الديانات البدائية على هدا المعنى ، فهي نتيجة لترقى الإنسان في فهم وحدة المحكون ووحدة القوة الإلهية التي تقوم بتدبيره ، ولهذا تعرف في أديان الموحدين والمتحضرين ، ولم تسكن معروفة على هذا النحو بين الهميج الأولين الذين يعددون الأرباب ، ويوزعونها بين عناصر الطبيعة في الأرض والساء ، ويطلبون من كل منها ما يقدر عليه ولا بقدر على غيره ، و يجعلون صلاتهم من قبيل المساومة على تبادل المنفعة ، لاعتقادهم أن أربابهم تحتاج إلى دعواتهم وقرابينهم كا يحتاجون هم إلى نعمها وعطاياها ، وقد بقيت من هذا الأسلوب في الصلاة بقية مشهودة بين الجهلاء الذين يساومون الأولياء على الشموع والذبائح إذا استجابوا لما

يدعونهم إليه من إغاثة الملهوف ، ورد المفقود ، وتحقيق الغرض الأمول ولو لم بكن من الأغراض التي تحسن بالأولياء .

فالصلاة في الأديان العليا علامة من علامات التقدم الإنساني في فهم حقائق الكون وفهم الصفات الإلهية ، ولا قوام لدين من الأديان بغير الإيمان بالصلاة على معنى الطلب والدعاء، مع الإيمان برياضتها الروحية وصلتها الوثيقة التي تربط عالم الشهادة بعالم الغيب، وتجعل وجود الإله حقيق أعلى من حقيقة النواميس أو حقيقة الحوادث الكونية التي تهم الإنسان في مطالب معيشته ، كا تهمه في مطالب ضميره:

فلا الدين ولا العلم يقضيان على الإنسان أن ينكر حقيقة النواميس الطبيعية ، ولكن وجود الإله قائم في ضمائرنا على إيماننا بأن النواميس الطبيعية وحدها لا تغنى الإنسان عن الاتصال بخالقها ، لأن وجود النواميس لا يلغى عمل الإله ، ولا يعنى أن الاتصال به والانقطاع عنه سواء .

والذين يفهمون أن نواميس الطبيعة واقع مفروغ منه يخالفون المسلم والفلسفة ، وليس قصاراهم أنهم يتكرون الإرادة الإلهية من ورائها .

فن المقررات العلمية التي اشتهرت حديثًا باسم نظرية هيزنبرج ٢٧٤ « Heisenberg » أن العلم لا يستطيع أن يعرف مقدما كيف يتصرف كهرب واحد من كهارب الأجسام المادية ، وأن الذى نعرفه من ذلك النما هو حكم الجملة يستحيل تطبيقه على الأجزاء المتفرقة ، ومن المشاهد التي يقربون بها هذا الرأى تقدير شركات التأمين لحوادث السيارات في البلد الواحد والسنة الواحدة ، فإنهم يحسبون الحساب لإصابة عشرين سيارة من كل ألف سيارة — مثلا — فيصدق هذا التقدير وتنتظم عليه موارد الشركة ومصاريفها ، ولكن أخبر الخبراء في الشركة لوسئل أن بدل على هذه السيارات العشرين أو على بعضها الشركة لوسئل أن بدل على هذه السيارات العشرين أو على بعضها الما استطاع .

والعلماء الذين يعتقدون أن النواميس الكونية مسألة قديمة حصلت وفرغ الأمر منها يتمثلون الكون كأنه مكنة صنعت وأرسلت في طريقها وانقطعت عوامل التكوين فيها ، ولكن هذا الاعتقاد ضرب من التصور لا يواققهم عليه كثير من العلماء والمفكرين ، ومن هؤلاء المفكرين من يقول ـ كا قال بيرس Pierce ـ إن المصادفات مقرد النكوين وليست شذوذا عن قوانين مبيرمة منذ الأزل ، وإن القوانين قد تمكون مصادفات تكررت على وتيرة واحدة ولكنها لا يرتبط بعضها ببعض ارتباط الأسباب على وتيرة واحدة ولكنها لا يرتبط بعضها ببعض ارتباط الأسباب بالمسببات . .

ومذهب بيرس هذا مطابق لقول الحسكيم الإسلامي أبي حامد الغزالى ، ومطابق للإجماع الذي انعقدت عليه آراء العلماء المحدثين ، فإنهم يقولون إن التجارب العلمية إنما هي تجارب وصفية تسجل الواقع كا يتكرر أمام المجربين ، ولكنها ليست بالتفسير ات التي تعلل الأسباب بعلة محققة غير علة التكرار والاستمرار ،

ومن الأمثلة القديمة التي تضرب لتقريب هذا الرأى أن الديكة تصيح قبل طلوع الشمس أبدا وليست هي علة طلوعها، وأن جرس القطار يدق قبل وصوله إلى المحطة وليس هو سبب الوصول، وأن ضوء القذيفة برى عند انفجارها قبل سماع صوتها ولا علاقة بينسبب الرؤية وسبب السماع.

وأياكان الرأى في السببية عند عاماءالعصر الحديث فالقول الفصل الذي لا شك فيه أن قوانين الطبيعة لم تحصر جميع عواملها ، وأن الحصر الذي وصلنا إليه قد يعين على تقدير الحوادث المترتبة عليها؛ بالإجمال، ولا يعتمد عليه في تقدير حادثة واحدة بغير الظن والتقريب.

فإذا نظرنا إلى التقدير العلمى فالباب مفتوح فى الكون للعوامل التي لا تحصرها ضوابط القوانين والنواميس .

و إذا نظرنا إلى التقدير الديني فالله تعالى فعال لما يريد ، والخلق

«عملية مستمرة» ، وليس بالعملية الآليةالتي فرغت منها العنايةالإلهية، وتركتها هملا بغير تبديل .

وسنة الله لا تبديل لها حقا ، ولكننا لا نعلم من سنة الله إلا ما نهتدى إليه بعقولنا وهداية الله . وقد تكون سنة الله فى نصيب الإنسان موقوفة على تربية نفسية تحققها الصلاة ، وقد تكون هذه التربية النفسية سبباً مشروطاً للسنة الإلهية لا يجوز للمؤمن تعطيله ، أو لا يجوز له أن يدعى القضاء فيه باسم الإله .

والطالب الأديب يرى للمسألة وجهين لا ثالث لها من وجوه البحث في فأثدة الصلاة .

فإما أن يكون الطلب موافقا للإرادة الإلهية فهو محقق بغير طلب، و إما أن يكون مخالفا للإرادة الإلهية فلا معنى لطلبه ، لأن الله يتنزه عن تغيير إرادته كما يغير الحاكم قضاءه بالملق والاستعطاف .

ولكن مسألة الصلاة لا تنحصر في وجه من هذين الوجهين ، لأننا يجب أن نذكر \_ أولا وآخرا \_ أن إرادة الله متمثلة في طبيعة الإنسان، وأن من طبيعة الإنسان أن تطلب الغوث عند الحاجة إليه ، وأن طلبه من غير الله عبث مع الإيمان بوجود الإله القادر على كل شيء ، فإذا اندفعت طبيعة الإنسان إلى طلب الغوث من الله فن أين له إذا قمع مهذه الطبيعة أنه لا يخالف إرادة الله ، ومن أين له أن الاستجابة هى كل مايرجى من الدعاء ؟ من أين له أن الدعاء نفسه ليس هو سبيل الاتصال بالله من جانب الإنسان ، لأنه فى ذاته عمل من أعمال النفس. التى تدل على سجية من سجاياها و إن لم يكن لها جواب .

ونعود إلى رأى الرياضي السكبير أوليفرلودج لأن الرياضيين من أقدر الناس على فرض الفروض التي تحل الحجهولات ، فنقول : لمماذا نحسب الصلاة خارقة للنواميس السكونية وهي ظاهرة كونية كسائر الظواهر التي تحدث كل يوم في هذا السكون ؟

وليسكن الطالب الأديب على يقين أن سؤاله عن نفع الصلاة لا يمتنع في الدين الإسلامي بل يجب عليه وجوب التفكير ووجوب سؤال أهل الذكر ، وكلاها فريضة من فرائض الإسلام ، ولسكن لمسألة الصلاة - كا قلنا - وجها آخر لاضير من السؤال عنه إذ كان السؤال عنه هو جوابه للربح : ألا يجوز للإنسان أن يكشف عن ذات نفسه أمام الله إلا أن يعلق هذه المكاشفة مقدما بضمان الجواب ؟

## الضية بيام في القِرن العشرين

من الإشاعات التي راجت زمنا عن القرن العشرين ، أنه عصر الحس والمادة ، أو أنه عصر المادة المحسوسة .

ونقول : إنها إشاعات ، لأنها لا تحسب من الرأى الذى يقوم عليه الدليل ، ولا من الخبر الذى تثبته المشاهدة ، ولا من الواقع الذى يستغنى بذاته عن الرأى والإخبار .

فالواقع فى القرن العشرين أن للادة كلها قد انتقلت فى البحث عن حقيقتها من عالم الحس إلى عالم النظر أو عالم الغيب ، وأن المباحث للادية قد رجعت إلى مجال من النظريات والغيبيات لا فرق بينه و بين مجال الروحيات فى حكم الحس وللشاهدة ، فلم نفهم من تسمية الكهارب والنوى بهذه الأسماء ما هو سر القوة التى تربط بينها ، وما هو مكان المسادة التى تستقل بوجودها عن السكهارب الموجبة والسكهارب الموجبة والسكهارب الموجبة بين السلب والإبجاب .. وما من فرض من فروض (العلماء المحققين) بين السلب والإبجاب .. وما من فرض من فروض (العلماء المحققين)

عن أصل المادة ينتهى إلى فهم أوضح من فهمنا لحقائق الروح أو العبادات الروحية ، فقد أصبح العالم ( المادى ) الذى ينكر الغيب المجهول يحتكر لنفسه ما ينكره على طلاب للمرفة الروحية بغير مسوغ لهذا الإنكار يسوغه العلم أو التفكير .

وفى القرن العشرين قد ثبت للعبادات الروحية من الفضائل ما لم يثبت لها قبل القرن العشرين بغير فضيلة الطاعة الواجبة لأوام، الدين، أو بغير الأسباب التي ينفرد الدينيون بتفسيرها و إقامة الأدلة على لزومها ، فلا تدخل في نطاق البحوث التي يتصدى لها علماء الماديات أو علماء المحسوسات .

والصيام في مقدمة هذه الأوامر الدينية التي أعيد فيها النظر على على أيدى أبناء القرن العشرين ، فظهرت لها مزاياها الكثيرة إلى جانب مزايا العبادة والإيمان بحقوق الغيب ، مع حقوق الشهادة والعيان .

فقد أصبح أبناء القرن العشرين جميعاً يزاولون نُوعا من أنواع الصيام فى وقت من الأوقات لصلاح البنية أو صلاح الخلق أو صلاح الذوق والجال .

ومعنى الصيام أنه هو الكف عن شهوات الطعام وسائر الشهوات الجسدية وقتاً من الأوقات ، وهذا هو الصيام الذى تذعو إليه الحاجة

عَى تَحَقَيقَ أَغَرَاضَ التربية النفسية والتربية الاجتماعية وسائر ضروب التربية النافعة على حالة من الحالات:

فن الصيام ما يتقرر اليوم لتربية الأخلاق الفدائية في الجنودومن يؤدون عملا يستدعى من الشجاعة ورياضة النفس على تقلبات الحياة ما تستدعيه أعمال الجنود الفدائيين .

وقد يستدعى عمل الجندى الفدائى أن يكف عن الطعام بضعة أيام ، أو يستدعى أياما أن يقبل الطعام الذى تعافه نفسه فى سائر أيامه ، أو يستدعى أن يرفض الطعام الجيد المشتهى وهو حاضر بين يديه .

ومن الصيام الذى ثبت لزومه فى هذا العصر صيام الرياضيين وهم يملكون بإرادتهم زمام وظائفهم الجسدية ، ويتجنبون كل طعام يحول بينهم وبين الصبر على الحركة الويحول بينهم وبين الصبر على الحركة العنيفة والحركة التى تتعاقب على انتظام إلى مسافة طويلة من المكان أو من الزمن ، ولا يستطيعها من يجهل نظام الصيام ولا يروض نفسه وجسده على نوع من أنواعه طوال الحياة .

ومن الصيام المصرى صيام التجميل ، وقد يصبر عليه من لا يصبر ون عادة على صيام الرياضة النفسية أو صيام الرياضة البدنية ، وقد يقفى على الصائم من الرجال أو النساء أن يلتزم الحمية في شرب

المساء وغيره من السوائل المروية كما يلتزم الحمية في تنارل الغذاء المستطاب، وإن يكن صالحًا للتغذية موفور الفائدة للبنية الحية، ولكنه يؤخذ بمقدار لا بزيد عليه من يحرص على الوسامة واعتدال الأعضاء.

ومن الصيام الشائع في العصر الحديث صيام الاحتجاج على الظلم، والتنبيه إلى القضايا والحقوق التي يهملها الناس ولا يعطونها نصيبها، الواجب من الفهم والعناية .

وهذه الأنواع من الصيام كلها صالحة لغرض من أغراض التربية العامة أو الخاصة يهتدى إليه أبناء القرن العشرين ويعلمون منه أن. الآداب الدينية تسبق ( التحقيق العلمى ) إلى خلق العادات الصالحة واشتراع الآداب الضرورية لمطالب الجسد والروح في الجانب الخاص، أو الجانب العام في حياة الإنسان.

ولعل الفضيلة العصرية — فضيلة القرن العشرين — التي تحسب.
من الأخبار الصادقة ولا تحسب من الإشاعات المزجاة أنه يعرض.
مسائل الجياة للبحث والتقرير، وبجمع الأشتات المتفرقات من معلومات.
الأقدمين ليجرى عليها حكم العقل والعلم في نسق جديد.

وعلى هذا النسق يتناول الباحثون العصريون أنواع الصيام, ويقسمونها إلى أقسامها على حسب أغراضها العامة أو الخاصة من قديم, العصور إلى العصر الحديث ...وقد أحسنوا تقسيمها حقا حين حصروها

- في هذه الأقسام الخمسة التي تحيط بها ولا تستثني نوعا منها على. ما نعلم، وهي :
- (١) صيام التطهير الذي يكف الصائم عن الإلمـــام بالخبائث. والمحظورات من شهوات النقوس أو الأجسام .
- (٣) وصيام العطف : ومنه صيام الحسسداد فى أوقات الحزن. أو المحنة ، ليشعر الصائم بأنه يذكر أحبابه الذاهبين أو الغائبين ، ولا يبيع نفسه ما حرموم بفقدان الحياة أو فقدان النعمة والحرية .
- (٣) وصيام التكفير عن الخطايا والذَّنوب ، تطوعاً من الصائم. بعقاب نفسه على الذَّنب الذِّي يندم على وقوعه ، و يعتزم التو بة منه والتماس العذر فيه .
- (٤) وصيام الاحتجاج والتنبيه ، وهو صيام المظاومين وأصحاب. القضايا العامة التي لا تلتي من الناس نصيبها الواجب من الاهتمام. أو الإنصاف
- (ه) وصيام الرياضة النفسية أو البدنية التي تمسكن الصائم من. السيطرة بإرادته على وظائف جسمه تصحيحاً لعزيمته أو طلبا للنشاط. واعتدال الأعضاء .

وكل هذه الأنواع الصومية تستدعى السكفءن الطعام وشهوات.

نالجسد ، تارة بالامتناع عن الطعام كله بعض الوقت ، وتارة بالامتناع عن بعضه في جميع الأوقات ، وتارة بالإقلال من جميع مقاديره والمباعدة بين وجباته ، أو بالقدرة على مخالفة العادات المتبعة في تقديره وتوقيته على جميع الأحوال .

وشر يطنه العامة التي تلاحظ في جميع أنواعه هي تحكيم الإرادة : في شهوات النفس والجسد ، أو تربية العزيمة على قيادة الإنسان لنفسه حيث بريد .

والمتواتر من أقوال الباحثين عن عادات الأجناس البشرية أن اللصيام بجميع أنواعه قديم في أم العالمين : القديم والجديد .

فقى حضارات أمريكا الوسطى آثار تدل على قدم الصيام بين شمائر العبادة التي دان بهاسكانها الأصلاء قبل ميلاد السيد للسيح ؛ وقد اشتهر الصيام البرهمي والبوذي منذ أقدم العصور التاريخية ، مع ثحريم أكل اللحوم كا هو معلوم ، واشتهر مثله صيام البابليين والأشوريين على نحو قريب من الصيام الذي تعلمه منهم اليهود أيام السبي متابعة على نحو قريب من الصيام الذي تعلمه منهم اليهود أيام السبي متابعة على ناهدينية التي جاء بها الرسل الأسبقون فيا بين النهرين ، وأولهم نوح — عليه السلام — على القول المشهور .

وكان الصيام معروفا عند المجوس الزردشتيين ولسكنهم -- أوطائفة

منهم — حرموه أخيرا لثورتهم على العبادات البرهمية والعبادات. الأشورية بعد اصطدام العقائد الجديدة بالعقائد الموروثة السابقة عليها ..

ولا يندر الصيام فى أمة من الأمم الكبيرة غير الأمم التيوتونية من أبناء الشال ، فإنه قليل فى تاريخها القديم وإن لم يكن مهملاكل. الإهمال ، ولعلهم أقلوا منه لصعوبة الاستغناء عن الطعام زمنا طويلا فى البرد الشديد ، أو لصعوبة توقيت للواعيد حيث تطول الفترة بين شروق الشمس وغروبها ، فلا ينتظم التوفيق بينهما وبين وجبات. الطعام .

وعند المقابلة بين أنواع الصيام نتبين مزايا الصيام الإسلامي بين جميع هذه الأنواع ، فإنه واف بالشريطة العامة للصيام المفروض بحكم الدين أو المتبع لرياضة الأخلاق ، وهو على ذلك صالح لمقاصد التطهير والعطف والتوبة ، والتفكير ، . ولا جدال في رجحان الصيام بنظامه الإسلامي ، على نظام الصيام الذي يتحرى الصائم فيه اجتناب بعض الألوان من الأطعمة الفاخرة أو الأطعمة الشهية ، فإن اجتناب بعض الألوان لا يكنى لترويض وظائف الجسد وتغليب حكم الإرادة عليها ، الألوان لا يكنى لترويض وظائف الجسد وتغليب حكم الإرادة عليها ، إذ كانت هذه الوظائف تؤدى عملها بكل لون من ألوان الطعام ، وقد يكون فيه ترويض للذوق على اجتناب اللذائذ والشهوات الجسدية ،

ولكنه ترويض ينتفغ به القادرون على تحصيل الطعام اللذيذ والطعام الثين ، ولا رياضة فيه حتى للذوق حاعند فقدان القدرة على تحصيل هذه الأطعمة في جميع الأوقات .

لاجرم كان الصيام في الإسلام نظاماً لا يقضله نظام بين شتى الأنظمة التي تقدمت بها فرائض الصيام .

### الابسنييلام منهج سيشامل

عودنى قراءالسكتب التى أكتبها فى الموضوعات الدينية أو الموضوعات الاجتماعية التى لها علاقة بالعقائد والبحوث فيما وراء الطبيعة أن أتلقى منهم رسائل على نوعين :

نوع له دلالة حسنة على الرغم ممايحتويه من خلجات الشك والحيرة بين وجهات النظر فى الدين ، ويغلب على هذا النوع من الرسائل أنه حسن الدلالة ـ كا تقدم ـ لأنه يدور حول السؤال عن كشوف العلم الحديث وأطوار الحياة العصرية : هل توافق الدين أو تناقضه ، وهل عقيدة الإسلام فيها توافق المعقول أو تحتاج من العقل العصرى إلى تقسير وتأويل ، وموضع الدلالة الحسنة فى هذه الأسئلة أنها تم على احترام الإيمان كا تنم على احترام العقل ، واجتناب المفافطة بين المؤمن وبين نقسه فيا يعرض له من الشكوك وأسباب المفعوض والتردد بين فائض التفكير .

والنوع الآخر تسوء دلالته فى بعض نواحيه ولـكنها لا تخلو من «الناحية التي لها دلالتها الحسنة أيضاً بعض الأحايين .

ذلك النوع السيء من الرسائل هو النوع الذي يثهجم أصحابه على

الإنكار والجزم بالننى لغير حجة قاطعة ، وهو تهجم سيء الدلالة من جهة العقل لا من جهة الدين وحسب ، لأن العقل الذى يسرع إلى البت في مسألة الكون كله بهذه الرعولة حقيق بالرثاء ، و إذا بدا أن هذا الضعف تهمة للعقل فهو في الوقت نفسه حجة تؤيد قوة الإيمان ، لأن الخطأ الواضح في مهاجمة الإيمان حجة ناهضة على حصانته المغيعة أمام هجات المتعجلين .

ومن أمثلة الرسائل — على نوعيها — هذه الرسالة التي تلقيتها بتوقيع ( السيد مصطفى الجرف ) وفيها يقول بعد التمهيد :

«كلادار نقاش مع الزملاء حول الإسلام كمنه بجشامل الحياة ، والبحث. في إمكان الاسترشاد بقواعده التشريعية في تثبيت دعائم الاشتراكية وخلق مجتمع فاضل تشيع فيه العدالة نجد من يتساءل في تحد مثير: قولوا لنالم لم يفلح الإسلام كشريعة حاكمة بعد عهد عمر بن الخطاب؟ إن الإسلام مجاله المسجد لا غير من هكذا يقول الواقع والناريخ » .

\* \* \*

ونقول إن هذه الرسالة مثل للرسائل على نوعيها ، لأنها تدل على الحترام صاحبها لإيمانه واحترامه لبقله ، كما تدل على الخطأ الواضيح في التهيجم على الآراء الحاسمة في السائل السكبرى لأهون الشبهات ، وقد

تكون الشبهة — فى ذاتها — غير مفهومة فى رأس من يتحدى بها هذا التحدى المثير .

أكبر الظن أن هؤلاء المتهجمين يتبعون مذهبا من المذاهب المادية التي تدعى لنفسها احتكار المبادىء الشاملة الإصلاح بغير مثيل ولا بديل، وأنهم يحكمون بفشل الإسلام لأنهم يتوهمون أن العقيدة الناجعة هي المعقيدة ذات الشعائر التي يجرى تطبيقها وتنقيذها حرفاحرفا في حياة كل مسلم، وفي دستور كل جماعة ، وفي أطوار كل مشكلة من مشكلات الحياة ، ولما كان المسلمون اليوم لا يقيمون الصلاة فردا فردا ، ولا يؤدون الركاة درها درها ، ولا ينالون كل حقوقهم في مجتمعاتهم كبيراً وصغيراً ، الإسلام إذن عقيدة غير شاملة ومكانها المسجد كا يقولون ، وليس لها مكان في معترك الحياة ا .

ولا يحتاج السامع لمثل هذا التهجم إلى أكثر من تدوير رأس صاحبه إلى مذهبه « الشامل » المزعوم ليرى بعينيه على التحقيق أن قواعده الأساسية جميعا غير قائمة فى مهدها الأول ، وأن القائم بين مشروعاته كلها هو القائم فى كل مكان بتحرى الإصلاح على غير تلك القواعد وعلى نقيض الأصول الأساسية فيه ، أكثر الأحيان .

فالعقيدة الشاملة هي التي تضع للناس مقياس الأعمال والأخلاق وليست هي العقيد التي تعمل بأيديهم مايطلب منهم أن يعملوه أحرارا

فى الرأى والشعور ، ولو كان شفيع القانون للبقاء أن ينفذه كل خاضع له حرفا حرفا ، وأن يمتنع خلافه أصلا وفرعا ، لما كتب لقانون بقاء .

ونزيد التفصيل شيئا فنقول: إن العقيدة الدينية سند للروح تعتمد عليه في شدائد الحياة، وقسطاس للآداب والعادات ترجع إليه في قياس الأخلاق والأعمال، وأنها بالنسبة للجاعات – أو للأم التي تدين بها حقوة فعالة، ولو من طريق المقاومة، يحسب لها حسابها في التاريخ.

والإسلام ـ بهذه الصفة ـ عقيدة فردية اجتماعية ، لا يجاريها دين من الأديان .

تبدأ بقوته العالمية : فنعرفها بالقوة التي تقابلها من جهة خصومها قبل أن نعرفها بما صنعته هي لإقامة بنيانها والدفاع عن كيانها ، فقوة الإسلام العالمية تقابلها في التاريخ دولة الأكاسرة ودولة القياصرة ، كما تقابلها دول الحروب الصليبية ودول الاستعار ودول التبشير والدعاية للذهبية على اختلاف الدعاوي والغايات .

والإسلام هوالذي منح شعو به هذه القوة التي ضارعت تلك القوى كافة وصمدت لها وهي في دور العزة والبأس، كما تصمد لها وهي في دور العزة والبأس، كما تصمد لها وهي في دور الضعف والجمود . وقد صمدت قوة الاسلام لخصومها بمبادئها التي تدين بها ولم تصمد لأولئك الخصوم بالمبدأ المستغار ، كما استعار أصحاب

( المذاهب المادية ) مبدأ الوطنية وهم ينسكرونه ليخلقوا به قوة في موضع الوهن ، وإيمانا في موضع الخوف والهزيمة .

أما الاشتراكية الإسلامية فهى اشتراكية الإنسان الرشيد الذي يملك حرية التصرف كايملكها العقلاء من الأفراد والجماعات، وليست هي الاشتراكية الآلية التي تصب العقول في قالب من حديد يحطمها ولا تقوى هي على تحطيمه بأيدى الحاكمين أو بأيدى المحكومين.

فالإسلام قد حرم الاحتكار والاستغلال ، وحرم تداول المال في أيدى الطبقة الواحدة «كي لا يكون دولة بين الأغنياء » وأوجب للضعفاء العاجزين جزءا من أربعين جزءا من ثروة الأمة بأجمعها ، واستنكر خزن الذهب والفضة ، وحرم الفائدة على المال بغير عمل له جزاء يستحقه صاحب المال .

ومتى تقرر هذا كله فى مجتمع إنسانى فلا حرج علينا أن نسبيه بما نشاء من الأسماء التى تتقلب من عصر إلى عصر وتتبدل بين أمة وأمة ، تولا يضيرنا أن نقول إنها اشتراكية أو ديمقراطية أو سندكالية أو تعاونية ، أو مرسومة بتخطيطها ، أو مرسومة بغير تخطيط ، وليس علينا أن نصب العقول والشرائع والحريات فى قوالب الحديد أبد الآبدين بودهر الداهرين ، لأن قوانين الاقتصاد المادية -- فيما يزعم دعاتها -- يقانى لحياة الإنسان طورا من الأطوار إن لم يكن من ورائه طلسم تقابى لحياة الإنسان طورا من الأطوار إن لم يكن من ورائه طلسم

( القيمة الفائضة ) أو تعويذة ( المادية الحوارية ) أو صيحة الصراع بين الطبقات ، أو ما شاكل هذا من الطلاسم والتعاويذ .

ولهذه الخاصة التى اختصت بها الاشتراكية الإسلامية استطاع الإسلام أن يسخر في عصرين متواليين من سخافة متهميه بتعطيل المرافق العامة لتحريمه الربا ، وسخافة متهميه بعد ذلك لأنهم ينكرون الربا ومعه رأس المال ، ولوكانت اشتراكية الإسلام رهنا بانتقاد (القفازين) إلى النقد لسكان منكروه اليوم لأنهم اشتراكيون ماديون هم منكريه بالأمس لأنهم رأسماليون محافظون ، يقدسون الرباء ويبنون الحضارة كلها على الاستغلال وتثمير الأموال .

أما قسطاس الإسلام الذي تقاس به الأخلاق والآداب فلا يحكم على فلاحه أو فشله بانقطاع الخلاف له من العالم ، لأنه إن كان كذلك كان قسطاسا مستحيل الوجود في قوانين الطبيعة التي تسري على المادة الصاء فضلا عن قوانين الأخلاق التي تسرى على نفوس الأحياء لم ويعرض لهـــا ما يعرض لأطوار الحياة من عوارض التقلب والانقلاب .

وإنما يحكم على فلاحه بحكم المجتمع الإسلامي على المتبعين له أو الخارجين عليه ، فلا يزال أكرم الناس وأشرفهم قدرا في المجتمع

الاسلامي من يقال عنه إنه مسلم صادق الإسلام في أعماله ومعاملاته ، ولا يزال أهون الناس وأرذلهم قدرا من يقال عنه إنه إنسان (ليس عنده إسلام) كما يجرى ذلك على الألسنة كل يوم في وصف أراذل الخلق في حكم هذا الدين ، وهم على الدوام أراذل الخلق بكل مقياس صالح وكل قسطاس قويم .

وهذا هو الواقع ، وذلك هو التاريخ .

فمن حق المسلم ــ وهو يميش في العالم و يذكر التاريخ ــ أن يشعر بمجال الإسلام في المسجد وفي كل مجال ، لأن الاسلام هو الذي علمه ويعلمه أنه (أينها كان) فتم وجه الله .

## الكنب لدِينتَ بن في الحِضارة الحَديثة

من أبناء الشرق الذين لايزالون على فتنتهم بالحضارة الأوربية ، أناس يحسبون أنهم مطالبون بالرجوع إلى الغرب للعلم بسمت العصر في شئون الفكر والضير ، فلا يبيحون لأنفسهم أن يطلعوا على موضوع من موضوعات القراءة الجدية ، أو قراءة التسلية وتزجية الوقت، غير الموضوعات التي يقرأها الأوربيون للماصرون ، وقد يخجل أحدهم أن يرى في يده كتاب مما يسمونه بالطراز القديم كا يخجله أن يرى وهو في زى (عتيق) غير أذياء (المتمدنين) العصريين

والشائع بين هؤلاء « العصريين » على التقليد والسماع أن قراءة المكتب الدينية في هذا الزمن « تقليد » قديم هجره أبناء المدنية الحاضرة وخلقوه وراءهم لأبناء القرون الوسطى : وهي التي تشتهر الآن باسم قرون الظلام ، أو قرون الجهل والخرافة ، ويظنون أنها من أجل ذلك كانت تقترب من موضوعات الدين ، على قدر ابتعادها من موضوعات العين ، على قدر ابتعادها من تفكير موضوعات العلم الحديث ، أو على قدر ابتعادها في الزمن من تفكير أبناء القرن العشرين .

وقد عناني هذا الظن الشائع ، فقطر لى منذ زمن بعيد أن أتحققه في مراجعه التي تهيئها لنا الاحصاءات الكثيرة في سجلات عصراً ، وهوكا نعلم بعتمد في كل تقدير على مراجع الأرقام ، وجعلت أحفر ذلك الظن في خلدي كلا اطلعت على بيان جديد عن للطالعات والتواليف عند القوم ، فثبت لى ثبوت اليقين أن القراءة الدينية بين الغربيين المحدثين ، تأتى في المقدمة بين أنواع القراءات العامة بغير استثناء ، وأن الفرق بينهم وبين أسلافهم من أبناء القرون الوسطى يوشك أن يمكس القضية الشائعة عن تدين الأوربي قبل بضعة قرون ، وانصراف الأوربي المعاصر عن الدين ، أو عن الشئوب الدينية ، وأن القرابي المعاصر عن الدين ، أو عن الشئوب الدينية ،

وفى مقال صحنى قريب أشرت إلى ذلك ، لمناسبة البيانات السنو بة التى تظهر فى التقاويم ، بالمقارنة بين موضوعات الطباعة والقراءة من عام إلى عام ، فقد تبين أن الترجمة الأخيرة من كتاب العهد الجديد بيع منها مايونان ونصف مليون نسخة ، قبل انقضاء أربعة شهور من ظهورها فى البلاد الإنجليزية ، وأن الاستعداد لهسده الترجمة كاف الناشرين من الجهود العلمية والمائية أضعاف أضعاف ما تكلفته ترجمة هذا الكتاب ، فى عهد الملك جيمس ، وفى عهود الترجمات التالية ، سواء ظهرت باللغة الانجليزية ، أو بغيرها من الغات الأوربية ،

ويدخل في تقدير هذا الفارق حساب الفوارق السكثيرة بين العصر القديم والمصر الحساضر ، في انتشسار القراءة والسكتابة ، وانتشار الطباعة ووسائل التوزيع ، وانتشار المعارف ، التي يعول عليها في ترجمة كتب التوراة والإنجيل من لغاتها الشرقية أو اليونانية .

وتثبين هذه الحقيقة من مراجعة الصحافة كا تتبين من مراجعة التقاويم السنوية ، فإن الصحف التي تخصص بعض أبوابها لنقد السكتب والتواليف على العموم ، تفرد في ، واسم العام ، لمناسبة الأعياد الدينية ، أعدادا مستقلة لما يصدر خلال هذه المواسم من كتب الدين ، ومباحث العقيدة ، بأقسلام المفكرين ، وأقسلام رجال الكنائس المختلفة ، وتشترك في اتباع هذه السنة الدورية صحف مشهورة ، ولا يخطر على البال أنها تشتغل بهذه المباحث وتستعين - بين محريها - بمن يحسن الكتابة فيها ، إلى جانب المحررين المتخصصين ، بشئون السياسة العامة ، أو شئون الفن والأدب .

فصحيفة التيمس ـ مثلا ـ تخصص عددا من أعداد ملحقها الأدبى في شهر مارس الماضى للتعليق على الكتب الدينية ، وتفتتحه بمقال ضاف عن أثر العقائد في سياسة العصر الحاضر ، وفي تطور الفكر الاجتماعي بين أم القارة ، التي يظن أنها أشد هذه الأمم إمعانا في محاولة الفصل بين الدبن والسياسة ، ويقول كاتب هذا للقال ما فحوام :

إنه ما من أحد يفهم بواطن النزاع بين الطوائف السياسية والاجماعية في فرنسا ، مالم يدخل في حسابه أسماء الدعاة والمفكرين ، الذين تعرض السماؤهم منقوشة على جدران الكنائس ، تحت عنوان « الشهداء » وضمايا الزمن الأخير .

ومن موضوعات السكتب التي عرضت في هذه الصحيفة : موضوع عن القصة ، في عصر الملكة فكتوريا ، ينظر فيه مؤلف الكتاب إلى قصص ذلك العصر ، من حيث هي « منابر للوعظ » و «كراسي للاعتراف »

وموضوع عن الخير الإلهى ، ومشكلة الشر فى العالم الإنسانى . وموضوع قريب منه عن « الحب الالهى » فى عصر الحروب العالمية .

وموضوع فى تقديم إنجيل يوحنا ، من كتب العهد الجديد . وموضوع الرحلات ، التى قام بها أحد القساوسة العاماء فى بلاد الصين والهند ، وجاوة وأثيوبية ، وأفريقية الجنوبية .

وموضوع عن أعمال أحد الأطباء « التبشيريين » في أواسط «القارة الأفريقية .

وموضوع الكتب المقدسة بالصور والرسوم، ومنها الصور الشمسية

والصور التي نقلت عن لوحات الفنانين الأقدمين والمتأخرين .

وموضوع حرية العبادة والدين في البلاد الروسية ، والهرطقات. القديمة والحديثة ، واللفائف الأثرية التي كشفت أخيرا بوادى القمران، والقوى الاجتماعية والروحية ، والعودة إلى الينابيع ، وتحرير المبادى والقوى الاجتماعية والروحية ، ووجهة النظر في المكتب المقدسة إلى. الحلقية على قواعد المسيحية ، ووجهة النظر في المكتب المقدسة إلى. مسألة « الجنس » ومسالة الزواج ، وتاريخ البابوات مع الدعاة البروتستانتيين . وأشباه هذه المباحث من صميم « للوضوع الديني » كا تعالجه معاهد العبادة ، ولا يلزم أن بكون من مباحث المعلقين على شئون الدين بأساوب العالم ، أو أساوب المؤرخ ، الذي يعرض لمسائل المقيدة ، كا يعرض لعيرها من المسائل « الدنيوية » .

ولهذه المطالعات جميعا جمهورها الواسع بين طوائف المتدينين ، والمهتمين بالعقيدة الدينية في حياتهم الخاصة ، إلى جانب حياتهم الاجتماعية .

وهذا الاهتمام ، هو الذي يفتح الباب المقابلة بين العصر الحديث، و بين عهود القرون الوسطى ، في القارة الأوربية .

فليس « الاخلاص الباطني » فى الإيمان والعبادة، موضوع ملاحظة تاريخية ، تصلح للمقابلة بين العصور ، لأن ظواهر التدين فى الأمم هى فى كل حال ظواهر الاهتمام ، التى تتراءى بعلاماتها المشهورة للعيان، م

وكل ما عداها من البواطن الخفية ، فإنما هوسر للفرد فى حياته الخاصة به لا يسهل الحكم على نصيبه من الاخلاص والصدق ، أو نصيبه من النفاق والمجاراة

وزيادة الاهتمام بالدين في العصر الحديث غير محتاجة إلى دليل من الحية القراءة ، والقراء ، أو النسخ المتداولة من الكتب المطبوعة ، فإن الفارق هنا بين القرون الوسطى والقرن العشرين ، هو الفارق بين عدد الأميين أمس وعدد الأميين اليوم ، أو هو الفارق بين عدد المخطوطات المنقولة ، وبين ما تصدره المطابع السريعة في هذا العصر بالألوف والملايين ، حيث كانت مطابع الأمس لا تقوى على إصدار عدد من الكتاب في مثل هذا الوقت يزيد على المئات .

لكن هذا الفارق بين عدد الأميين بالأمس واليوم ، يدل على درجة الاهتمام من جانب آخر ، غيرجانب المقدار المتداول من الكتب الدينية ، وهو اضطرار « الجهور » إلى ترك الأمر كله في فهم كتب الدين إلى رجال الكهنوت المنقطعين للاطلاع عليها ، فلن يكون هذا الاهتمام غير نوع من التسليم ، لا فرق فيه بين الإهال والعناية ، لأنها عناية بالانسكال على الآخرين .

وربما كان استبداد السلطان الديني بالأمر في القرون الوسطى ، وقدرة المتسلطين على تعذيب الحجالفين ، والبطش بالمنازعين لهم في هذا : «السلطان ، هو الذي خيل إلى الناس أن أبناء القرون الوسطى كانوا ؛ في أمور الدين أشد غيره وأعمق إخلاصا من للماصرين . . .

إلا أننا نخطى، إذا فهمنا ذلك من دلائل الاستبداد الذى اجتمعت قوته بين أيدى المتسلطين الدينيين ، فإن استبدادا كهذا الاستبداد — أو أشد منه سكان مجتمعا بين أيدى المتسلطين من الملوك والأمراء ، وأيدى الحكام على الاجمال ، ولا يسوغ لنا أن نقهم منه أنه كان حليلا على اهتمام جمهور الناس بأحوال السياسة ، وقضايا الحكم في تلك العمود ، بل لعل هذا هو الدليل على تهاوتهم بتلك الأحوال ، وتلك العمود ، بل لعل هذا هو الدليل على تهاوتهم بتلك الأحوال ، وتلك القضايا ، وتسليمهم فيها إلى الحاكين المستبدين بغير سؤال .

وإذا أردنا أن نحسكم على أبناء العصر الحاضر بالاستخفاف بأمر الدين من وفرة المقروءات فى فنون الكتابة الخليعة ، أو الحملة على العقائد الدينية ، فالذى يلوح لنا أن أبناء القرون الوسطى أولى من المحدثين بتهمة الاستخفاف ، وأوفر قسطا من الفول الخليع ، والتنديد بحياة التدين والمتدينين .

فإن المجون فى أقاصيص القرون الوسطى لا نظير له فى الأدب المعاصر، الذى يسمى بالأدب للكشوف ، ولا يجرؤ أحد على نشره على غير الطبعات السرية .

وقد كانت حملة التحرير باسم الانسانيين Humanists حربا

صريحة على حياة التدين ، أو حياة التقشف « الكهنوتية » ، ودعوة - جريئة إلى نبذ الفرائض ، والموانع المقررة في عرف رجال الدين ، ورجال الأخلاق ، وإعطاء الضعف الإنساني حقه من مطاوعة اللذة . الجسدية ، والقصد في تسكاليف الحياة الروحية ، لأنها كال منشود في الخيال ، ولكنه يفوق طاقة اللحم والدم في جبلة الإنسان .

وربماكان استبداد السلطات الدينى بالأمر فى مسألة هامة كسألة. القراءة أمر تقتضيه أمانة الإنسان لعقله ، إن لم يكن للدين شأن. كبير فى حسابه ، ولسكننا نصحح النظر إلى التاريخ الإنسانى ، كله إذا فهمنا أن زيادة رقم السنين على صفحة التقويم ، لا تعنى حتماً. أنها نقص مطود فى العناية بأمر الدين .

## بعثه المسيح سيف بني إسيرائبل

فى المقال السابق (١) تناولها بالبحث الموجز موضوع القراءة اللدينية بين المعاصرين من أبناء القارة الأوربية ، وأردنا بهذا البحث تصحيح بعض الآراء الشائعة بين المتعجلين من أدعياء «العصرية» أو الحياة الحديثة فى بلادنا الشرقية ، لأنهم توهموا على السماع أن موضوع « الدين » قد أصبح من الموضوعات المهجورة فى عرف أبناء القرن العشرين الذى يسونه بعصر « العلم » و يذهبون بالعلم فيه أبناء القرن العشرين الذى يسونه بعصر « العلم » و يذهبون بالعلم فيه المؤحماءات المتوالية عاما بعد عام ، وتثبت على خلاف ذلك أن المائية بالموضوعات الدينية فى « عصر العلم » أشد مما كانت فى عصور العلم ، وهم يحسبون الدين من « خصائصها » الموقوفة عليها بين مائر العصور .

والشواهد على هذه الحقيقة لا تنقطع فى بريد واحد من برد الطبوعات الحديثة يصل إلى الشرق من البلاد الأوربية ، فلم نكد نقرغ من كتابة المقال الماضى حتى وافانا سجل هذه المطبوعات بطائفة (١) نشر فى مجلة « منبر الإسلام » لربيل سنة ١٩٦٢ .

من الكتب تحت عنوان « الكتب الدينية » أحدها هذا الكتاب الذي نعلق عليه في هذا المقال ، وبلاحظ أنه مكتوب بالفرنسية ومترج إلى الإنجليزية في الولايات المتحدة · وعند أصحابنا المتعجلين « أدعياء الحياة العصرية » أن فرنسا وأمريكا في مقدمة الأمثلة بين أم الغرب على آخر « للوضات » في « المودر نزم » للعرض عن هذا الموضوع العتيق . . !

واسم الـكتاب « عيسى الناصرى فى سنواته المجهولة » . ومؤلفه المؤرخ الفرنسى روبرت هارون هوكاتب يهودى كايدل عليه اسمه

وموضوعه أن السيد المسيح ينتسب إلى شعب إسرائيل ، وأن الفضل في بعثته كله يرجع إلى الدروس الإسرائيلية التي تلقاها منذ صباه ، وأنه قضى السنين الطوال التي لم يرد في الأناجيل الأربعة خبر عنها وهو يتلقى علومه على أحبار بني إسرائيل ، وقد يدل على ذلك ماورد في الأناجيل عن ذهابه إلى الهيكل في نحو الثانية عشرة وقضائه الأيام الثلائة هناك وهو يساجل أحباره مساجلة أدهشتهم وأكبرته : في أعينهم ، وحق للورخ أن يعلم منها أنه قدوعي ... منذ صباه الباكر -كل ما يعيه الدارسون من أمرار الشريعة وفرائض العبادة وآداب

السلوك ، و يجتهد المؤلف غاية اجتهاده في التوفيق بين هذه الآداب و بين معانيها الحجازية باللغة الآرامية التي كان يتكلم بها مع أسرته وتلاميذه ، فليس المقصود — في رأى المؤلف — بقول السيد المسيح أن العين بالعين والسن بالسن أن تسمل عين المعتدى وأن تخلع سنة ، وإنما يقصد به « أن لكل جناية عقو بتها » وأن الجزاء موافق. للبغى والاعتداء .

ويرى المؤلف أن فكرة الرسالة المسيحية ربما خطرت لعيسى - عليه السلام - أول مرة في صباه من تلك العادة اليهودية التي درج الشعب الإسرائيلي على اتباعها ليلة الاحتفال بعشاء عيد الفصح ، فلا بد أن أهله كانوا يتركون على رأس المائدة كرسيا خاليا عسى أن بجلس عليه الرسول « إيليا » إذا هبط من السماء .

واختار تلك المائدة لمشاركة الشعب فى احتفاله واستثناف حياته على الأرض لقيادة القوم فى سبيل الخلاص ٠٠ ولا بدأن السيد المسيح قد تساءل بينه وبين نفسه عن « المخلص » المنتظر : لم لا يكن على يديه ذلك الخلاص المقدور فى ذلك الزمان .

ويقول المؤلف في رواية الناقد الذي ننقل عنه -- إنه لا يدين. بربوبية المسيح ، ولكنه يدين برسسالة له ربانية يواجه بها العالم الوثني ولا وجهة لها عند بني إسرائيل ، فإن العالم الوثني من الإغريق واللاتين هو الذي كان بحاجة إلى نظرة إلهية ينظر بها إلى العالم، وبعيده بها إلى الإله الواحد الذي « اكتشفه » أنبياء إسرائيل على حد قوله ، ولا حاجة بالشعب الإسرائيلي إلى رسالة من ذلك القبيل ا

ولا يخنى غرض المؤلف من نقرير هذه الدعوى فى كتاب وافى يصطبغ بصبغة التاريخ والعلم والحكمة الإلهية . فإن «اليهودية» فى هذا العصر تستخدم العلم والدين كا تستخدم الدعوات السياسية والاجتماعية للتذكير بحقوقها المفقودة على زعمها بين أمم العصر الحديث . . وتعنيها الأمم الأوربية قبل غيرها من أمم العالم ، لأنها تتقبل كالرمها عن « التوراة » كأنه مقدمة « الأناجيل » ، وتستعين بسطوتها الدولية فى تحقيق مطامعها فى أرض فلسطين : موطن السيد المسيح .

ولسنا نعرض لآراء المؤلف من ناحية الأغراض السياسية التي يبديها أو يخفيها ، لأن الناحية التاريخية وحدها كافية لإحباط تلك الأغراض و إبراز نصيبها الذي تستحقه من تأييد العلم والدين.

إن بعثة السيد المسيح فى بنى إسرائيل لمخاطبة العالم كله ـ دون بنى إسرائيل ـ هى الحقيقة التى كان على المؤلف أن يهرب منها ، لو أنه أحسن النظر إلى مصلحته ومصاحة قومه ، و إن لم تكن لهم مصلحة فيها غير المصلحة الأدبية المنزهة لوجه الحق والتاريخ .

فليس لبعثة السيد المسيح في بني إسرائيل.. موجها دعوته إلى العالم.

معنى مفهوم واضح غير معناها الذى يدل على انتزاع أمانة الرسالة الإلهية من شعب إسرائيل ، وانقضاء عهد النبوات في هؤلاء القوم ، للأنهم نقضوه وخانوا أمانة الرسالة إلى بنى الإنسان ، منذ زمن بعيد .

ومن تقاليد هذا الشعب أنه يفخر بظهور الأنبياء الكثيرين بين ظهرانيه ، وينسى أن افتقاره إلى الأنبياء الكثيرين معناه المفهوم الواضح أنه شعب قليل الخير عظيم الغفلة ، لا يهتدى بالدعوة الواحدة ولا بالدعوات المتلاحقات . . ولا يزال فى نسبان بعد نسبان ، مفتقرا إلى تذكير بعد تذكير . . .

وكذلك وصفه أنبياؤه مرة بعد مرة بأنه « شعب غليظ الرقاب » ووصفهم القرآن الـكريم كما وصفوا أنفسهم بأنهم غلف القلوب .

و بعد عشرات الأنبياء ، بل مثات الأنبياء ، إذا حسبنا منهم من ليس لهم كتاب مرقوم ، يظهر السيد المسيح فيتجه بالدعوة إلى العالم ولا يتجه بها إلى شعب الأنبياء والمرسلين كا يقولون ، فلا يعنى ذلك شيئا غيره معناه المفهوم الوضح أن الرسالة العالمية أمس يعجز عنه الشعب الذى ظهر السيد المسيح فيه ، وأنهم أعرضوا عنه فأعرض عنهم بعد جهاد معهم لم يقلحوا فيه ، ولم يجد معه فلاحا غير التحول بدعوته من طريقهم إلى كل طريق سواه .

وهذا الذي حدث في التاريخ برواية الأناجيل ، وإليه يشير

السيد المسيح حين ضرب لهم المثل بالعرس الذي أعرض عنه المدعوون إليه ، فقال أحدهم « إنى اشتريت حقلا وعلى أن أخرج فأنظره . وقال غيره أنى اشترتت أزواجا من البقر وسأمضى لأجربها» ، فغضب السيد وقال لعبده : « اذهب عجلا إلى طرقات المدينة وأزقتها وهات السيد وقال لعبده : « اذهب عجلا إلى طرقات المدينة وأزقتها وهات إلى من تراه من المساكين . فعاد العبد إلى سيده وقال : قد فعلت كا أمرت ولا يزال في الرحبة مكان . قال السيد : فادع غيرهم من أعطاف الطريق وزواياه حتى يمتلى و بيتى . . فلن يذوق عشائى أحد من أولئك الذين دعوت فلم يستجيبوا الدعاء » .

والدعاء الذي لم يستجبه « المدعوون » هو الدعاء إلى الإله الواحد إله الخلق أجمعين ، لأن شعب إسرائيل لا يعرف هذا الإله ولا يعبده ولا يتبت على ميثاقه ، وإنماكان يعبد إلها يسميه إله إسرائيل ، ويحسب أنه يختاره و يميزه على عامة خلقه لغير طاعة ولا إيمان ، ولا فضيلة ولا إحسان ، ولكنها وثيقة كتبها عليه منذ القدم فهو مسئول عنها سكا يسأل المدين عندهم – عن القرض ورباه !

فلم يكن أولئك « المدعوون » بذهبون فى سبيل الإله الواحد الذى دعا إليه السيد المسيح عامة خلقه من المشرق والمغرب ، ولكنه كان إله « عشيرة » واحدة يسميها عشيرته وشعبه وتسميه هى ربها و إلاهها دون العالمين ، وحتى هذا « الإله » المحتكر لم يؤمن به

شعبه المزعوم إلا ليكفر به حينا بعد حين ، وفي ذلك يقول لهم النبئ «أرميا» بين النذير والوعيد : « إن آباءكم قد تركونى وذهبوا وراء آلهة أخرى وعبدوها وسجدوا لها وإياى تركوا ، وشريعتى لم يحفظوها ، وأنتم أسأتم في عملكم أكثر من آبائهكم ، وها أنتم ذاهبون كل واحد وراء عناد قلبه الشرير » .

#### **校 楼 梁**

فالمؤرخ الفرنسي اليهودي ــ هارون ــ لم يكذب التاريخ حين قال إن عيسي ـ عليه السلام ــ نشأ من إسرائيل و بعث في إسرائيل ، ولكنه ينكر التاريخ في صميمه ولا يصيب مرماه من دعواه إذا ساق هذا الخبر مساق الفخر لبني قومه الأقدمين ، أو مساق الزلني إلى أم العالم بحقوق إسرائيل عليها ، إذ ليس من الفخر لإسرائيل أن تلحق فيها بعثة عيسي بعثات المرسلين من قبله إلى ذلك الشعب الصغير ، فإن افتقار الشعب الصغير إلى الدعوات المتلاحقة علامة بينة على الفلالة الدائمة والعسوج الدائم والحاجة الدائمة إلى التقويم والتذكير .

وليس فى بعثة السيد المسيح فى بنى إسرائيل لتوجيه الدعوة إلى العالم من سبب صالح للزلنى إلى أمم العالم القديم أو الحديث . .

لأن هذه البعثة حجة قائمة على إفلاس إسرائيل فى أمانة الرسالة الإنسانية ، وحكم عليها من الخالق ومن الخاق بأنها لم تكن أهلا فى الدين للنهوض بدعوة عالمية ، ولم تكن عبادتها غير ضرب من ضروب العصبية العنصرية على سنة البداوة فى أطوار الهمجية الأولى . وبعد ألى سنة من التقلب بين العلاقات بالأمم تعود إسرائيل إلى دعوة صهيون فلا تعرف لها أساسا تقيمها عليه غير تلك العصبية المعنصرية .

# عِلم لنفيس والدّين الإسلامي

يسمى علم النفس أحيانا بعلم الإنسان العصرى ، أو علم الفرن العشرين وينسب معه إلى هذا القرن علمان آخران كبيران : هما علم الكيمياء ، وعلم الاقتصاد السياسى ، وكلها ممايتسم بين العلوم السكثيرة بقرب الصلة بينه و بين هذا القرن العشرين .

ولم تنسب هذه العلوم إليه لأنها نشأت فيه ولا لأنها أحدث العلوم التي يتعلمها أبناؤه ، ولكنه يتميز بها حيث لا يتميز بعلم غيرها لأنها اختلطت فيه بمعيشه أهله أفر ادا وجماعات ، وكادت تدخل بآثارها في كل بيت ، وكل مجال ، وكل مثابة عامة يتوب إليها الناس ، واحتاج إليها كل مشتغل بعلم من العلوم الأخرى لفهم علمه أو لتطبيقه أو لتدعيم اليها كل مشتغل بعلم من العلوم الأخرى لفهم علمه أو لتطبيقه أو لتدعيم سنده ، فأصبح كل منها خليقا أن يسمى علم العلوم على نحو من الأنحاء .

فالسكيمياء هي علم الصناعات التي تستخرج المنافع من ثمرات الطبيمية ، وتحكى تلك الثمرات أحيانا بما يشبهها و يغنى غناءها ، وتجمل من الشجر لباسا يغنى غناء النسيج من ديدان القز ، ومن الجماد لباسا يغنى غناء قشور الشجر ، وتصنع مثل هذا الصنيع فيما يجتاج إليه من الغذاء والدواء والمسكن والمركب، بل تصنعه في كل جزء من أجزاء المادة: من شوامخ الأطواد إلى الذرة التي تعرف بالحساب ولا تتمثل للعيان .

وعلم الاقتصاد السياسي في هذا العصر هو فيصل المبادى والقوانين الاجتماعية ، التي ترتبط بها حقوق الأفراد والطبقات ومعاملات الأ. ، وعلاقات الدول ودساتير الأسواق ، ومطالب الرعية وسلطان الراعي الذي يتولى تصريف مواردها ومصادرها ، وما من قضية من قضايا الجاعة البشرية في العصر الحاضر تنفصل بحذافيرها عن مبادى وهذا العلم وقوانينه في جملتها وتفصيلها ، وإرت اختلفت الآراء حول تلك المبادى ، وكثر التعديل والتبديل في تلك القوانين .

أما «علم النفس» فهو علم الإنسان في عالمه الداخلي كله ، وهو الصق بالإنسان ، وأحرى بعنايته ، وأهدى إلى أسباب سعادته وشقائه من ذلك العالم الخارجي الأكبر الذي يتداوله ذانك العالمان الآخران : علم الاقتصاد السياسي ، وعلم الكيمياء .

تشعبت فروعه وتعمقت جذوره حتى أو شكت أن تسع كل ماوسعته نقس الإنسان من معرفة وعاطفة ، ومن حتى ووهم ، ومن واقع وخيال . وقد كان فى نشأته فرعا لعلم الطب أو لعلم الأخلاق ، فأصبحت فروعه اليوم تستوعب من جوانب البحث فنونا لا يلم الطب بها ، ولا

تحميرها دراسة الأخلاق: بين علم النفس للفرد، وعلم النفس للدوع بأسره، وعلم النفس للجاعة أو للطبقة، وعلم النفس للصناعة، وعلم النفس للتجاعة أو للطبقة، أو للإصلاح، أو للجريمة، النفس للتجارة، وعلم النفس للعلاج، أو للتعليم، أو للإصلاح، أو للجريمة، أو للاختبار الذي يتصل بشتى الأعمال ومختلف المطالب الإنسانية، بل مطالب الحيوان في جملة شئونه التي ينتفع بها للمعيشه، أو ينتفع بها لتحقيق المعرفة وتصحيح تاريخ الإنسان، قبل عصور التاريخ.

واتصلت فروع هذا العلم بعلوم أخرى كانت لها أبوابها المستقلة قبل أن يعرف علم النفس باسمه الحديث، ومنها علم الإنسان أو (الأنتروبولوجي)، وعلم الأجناس البشرية أو (الإثنولوجي)، وعلم الأحافير أو (الأركيولوجي)، وعلم الأخلاق، وعلم المقارنة بين الأحافير أو (الأركيولوجي)، وعلم الأخلاق، وعلم المقارنة بين الأحيان.

ولهـذا صح أن يقال فيه إنه «علم الإنسان العصرى» على الإطلاق، لأنه حول نظره إلى داخل نفسه، وفتح أمامه في هذه الناحية بابا أوسع من أبواب العوالم التي يشهدها بعينيه، وليس لهذه العوالم وجود بالنسبة إلى الإنسان ما لم بكن لها وجودها الباطن في علمه أو قرارة نفسه، وإلا فهي والجهول عنده سواء.

على أن العلمين الآخرين اللذين ينسبان إلىالقرن العشر ين يقتربان

وما بعد يوم إلى أعماق النفس الإنسانية ، ويطرقانها دراكا تباعا من عدة أبواب .

فعلم السكيمياء يمرض المادة كلما فى الصورة التى تعلم الماديين دروسا من التواضع جهاوها قبل جيل ، لأنها تسرى بالرعشة إلى تلك الأيدى التي كانت تدق على الجسد الصلب لتقول فى زهو الثقة والخيلاء: «هذه هى الحقيقة الملموسة المحسوسة ، وكل ما عداها مما وراء الحجب باطل موهوم » .

فاليد التي كانت تدق همذه الدقة على الخشبة أو الحديدة أو الصخرة تتراجع إلى جنب صاحبها ، وترجع بالبصر معها ، لتنظر إلى المادة في حقيقتها : فإذا هي حقيقة تلمحها العين كا تلمح حقائق النفس الخفية ، ولا تدركها وراء الشعاع الخاطف إلاكا يُدرك الفضاء: أجسام من عناصر وعناصر من ذرات ، وذرات من شعاع ، وشعاع من خضاء برجع إلى فضاء ، وحقيقة بعد ذلك من حقائق النفس التي تعود جنا إلى بواطنها وبواطن كل شي . في هذا الوجود ، أيسر ما نعرفه منه حمو هذا الذي يدق باليدين وتصدمه القدمان ، أو يصدم القدمين .

و إذا كان هذا هو شوط الكيسياء فإلى أين بنتهى بنا الشوط مع علم الاقتصاد ، علم الأوراق المعدودة بالأرقام ، أو علم للسكوكات ذوات الرنين واللمان ؟

كل قيمة فى هذا العلم المحسوب للعدود فإنما يقومها معيار واحد يه هو معيار « الثقة النفسية » . . وكل قوة تكسبها هذه الثقة أو كل ضعف يعتريها فمرجعها فى النهاية اختلاف بين نفوس بشرية فى عقيدة أو رأى أو فهم لمعنى الحرية أو معنى النظام ، ومهما يكن من حساب المادة فى هذا الاختلاف فهو حساب أصفار مالم تسجله النفوس البشرية للدة فى هذا الاختلاف فهو حساب أصفار مالم تسجله النفوس البشرية للدة فى هذا الاختلاف فهو حساب أصفار مالم تسجله النفوس البشرية للمادة فى هذا الاختلاف فهو حساب أصفار مالم تسجله النفوس البشرية أو قبل ذلك - بأرقام الرضى والقبول ، أوأرقام النفرة الواباء .

فعلم الأجسام \_ وهو السكيمياء ، وعلم المال \_ وهو الاقتصاد ، كلاهما في القرن العشرين قريب من علم النفس في تفريعاته السكثيرة ، وهو إلى عالم النفس البشرية أقرب منه إلى عالم المادة الصاء ، لاجرم يدخل كلاهما في نطاق موضوعاته من باب رحيب أو من أبواب عدة ، فيصبح علم الخاية الحية مقترنا بعلم الذرة في السكيمياء التي سميت بكيمياء الحياة ، وتصبح إدارة المرافق العامة وتدبير الثروات الاقتصادية دراسة نفسية من ألزم الدراسات الضرورية لنفسيات الجماهير ، أو نفسيات المحاد . .

لمكننا نشير إليهما في هذا الحديث بمقدار هذه الصلة التي تؤول بهما من العالم الخارجي إلى العالم الأكبر: عالم السريرة الإنسانية ، فان لهذه السريرة أعماقا هي في حياة الإنسان أبعد أمدا وأهدى رشده من أعماق الأرض أو أعماق الفضاء .

وعلم النفس كله موكل بالأعماق الخفية م

علم النفس كله موكل بالبواطن التى تفسر لنا أعمالنا الظاهرة ، كلا احتاجت إلى تفسير صحيح في الظواهر المحسوسة .

ولا يشذ عن مذاهب علم النفس الكثيرة مذهب « السلوكيين »· الأخير وهم أقرب الباحثين النفسيين إلى الظواهر والحسوسات .

فهؤلاء السلوكيون معروفون بمذهبهم المشهور في تقسير السلوك النفساني بحركات الأعصاب وخوالج الدماغ وعوارض الوظائف الجسدية على التعميم ، ومن أدواتهم لتسجيل هذه العوارض أجهزة كهربية ترسم الهزات الباطنية بالأدمغة أو في أعصاب الجوارح وعضلات الأيدي والأقدام ، وربما أكنني بعضهم في تفسير السلوك الإنساني بمجموعة من رسوم هذه التسجيلات تصف لهم حركات الجسم من رأسه إلى أطرافه ولا يزيدون عليها ، ولكن هؤلاء السلوكيين يوغلون في أسرار الحياة الباطنة كلا حاولوا الابتعاد منها عوائز ما ثبت من تجاربهم في مدرسة « بافلوف » إمامهم الكبير أن الوظائف الجسدية كلها مرتبطة بالإرادة ، وأن الإرادة مرتبطة بوعي الدماغ ما بطن منها وما ظهر ، خلافا لأقوال الأطباء قبل القرن، العشرين ، إذ كانوا يقسمون الوظائف إلى إدادية «سمبتاوية » وغير العشرين ، إذ كانوا يقسمون الوظائف إلى إدادية «سمبتاوية » وغير

إرادية لا تتأثر بتوجيه الدماغ . فجاء « بافلوف » وتلاميذه فأثبتوا أن وعى الدماغ ـ باطنا وظاهرا ـ يوجه الأعضاء جميعا ، ويبلغ من أثره أن يؤجل فعل السموم القائلة إلى أن يتنبه فيجرى الأثر المـألوف إلى العروق والأعصاب في مجراه .

ومهما يكن من خفاء الوعى فى الدماغ فالسلوكيون الذين يعولو ن عليه هم أقرب الباحثين فى عسلم النفس إلى الظواهر الحسية ، كما تقدم .

وأعمق منهم فى هذه المباحث أناس يوغلون فى القدم عند البعث عن أصول الأعمال الإنسانية فيرجعون بها إلى تجارب النوع البشرى قبل التاريخ ، ويقتصد بعضهم فيرجع إلى موروثات الإنسان فى الأسرة من قبل ميلاده ، ويرجع بها غيرهم إلى تكوينه فى طفولته ولا يستغنى عن مراجعة تكوين الأسرة من أبويه و إخوتهم ، وكلهم مد من أجل عنمراجعة تكوين الأسرة من أبويه و إخوتهم ، وكلهم مد من أجل بهذا \_ يضرب فى أكناف ليل غامض بعيد الآماد مترامى الأطراف ، يتهدى في أطوائه بالنطن والتخمين مرات كما تهدى فيه مرة بالتحقيق والتقدير المزعوم بالبراهين .

ومن ثم يقول الكثيرون إن تسمية هذه المباحث « بالعلم » فيها ترخص كثير ، وإنها أولى أن تسمى بالدراسات أو المباحث أو الفروض، خإن سميت بالعلم تيسيرا للإشارة إليها فلتكن علما اليوم كما كان الفلك علما من قبل ، على اتساعه للكثير من الخرافات والأوهام ،. ثم تصدق عليه التسمية جيال بعد جيل .

وأولى النظريات فى مذاهب علم النفس بالتحفظ والآناة : تلك النظريات التى تعرض للعلل النفسية ، أو لما يسمونه بالعقد النفسية ويضعون بها القواعد للتمييز بين الإنسان الطبيعى ، والإنسان غير الطبيعى ، أو بين القسسويم والمتحرف. على السواء .

فإن كثيرا من هذه الحالات التي يظن بها المحالفة لسواء الخلفة الأما هي حالات طبيعية يبتحث عن أسبابها في تعدد ألوان الطبيعة الإنسانية ، ولا يدعو إلى وصفها بالانحراف إلا الخطأ في اعتبار الطبيعة السوية تموذجا واحدا على حالة واحدة وكل ما خالف هذا النموذج فهو منحرف على السواء.

هذا خطأ لاشك فيه ، فإننا إذا نظرنا في عالم الأجساد المحسوسة ، فضلا عن عالم النفوس الخفية ، لم نستطع أن تجد مثالا واحدا للجسد الصحيح على وتيرة واحدة في الطول والوزن والتركيب والتناسب واللون والصورة ، محيث تركون الأجسام الصحيحة كلما تركرارا له بغير اختلاف ، و يكون كل ما عداها إلى اختلاف أو امحراف .

سمعت مدرسا من المولعين بالمباحث النفسية يقول عن تلميذ يميل.

إلى اللون البرتقالي من بين الألوان ، إن هــذا التلميذ مصاب بعقدة نفسية .

فسألته : وإذا لم يكن مصابا بعقسدة نفسية فأى الألوان كان يختار ؟!

وعاد المدرس إلى نفسه بسألها ؛ فلم يجدلونا يختاره فلا يتجه إليه مثل هذا الظن ، فلا اختيار الأخضر ، ولا الأزرق ، ولا الأحر ، ولا الأصفر ، ولاغيرها من الألوان الخالصة أو الممتزجة يصح أن يكون نموذجا واحداً للذوق السليم لا تجوز المخالفة فيه .

وكل ما استطاع المدرس المولع بعلم النفس أن يقوله : إن الطفل السليم تتساوى عنده جميع الألوان . . وهذا أيضاً خطأ لاشك فيه ، لأن الألوان لا تختلف لتكون سواء في جميع الأحوال عند جميع الناس .

وأصح المذاهب النفسية في هذا الباب هو مذهب « يونج » عن النماذج البشرية ، فليس الإنسان المثالي نموذجا واحدا ، ولا يمكن أن يكون نموذجا واحداً مع هذا التركيب الذي يقع فيه الاختلاف لا محالة ، لاختلاف الموامل الطبيعية الكثيرة التي لا توافقها .

و يونج يقسم النوع البشرى إلى قسمين كبيرين ، وهما قسم للنطوين أو الانطوائيين الذين يحتجزون في معاملاتهم لغيرهم ، وقسم المتكشفين أو الانبساطيين الذين يتبسطون مع الناس في عواطفهم وعلاقاتهم وأحاديثهم ، ولا يشعرون بالحواجز السكثيرة بينهم وبين الآخرين .

وكل قسم من هذين القسمين له نماذجه المختلفة على حسب الطابع الغالب على صاحبه ، من طوابع التفكير والتأمل ، أو طوابع العمل والحركة ، أو طوابع العاطفة والوجدان ، أو طوابع الحس والشعور .

فليس هناك نموذج بشرى وأحد يقاس إليه العمل الصحيح

وليس هنالـُـُـــان بِكونعما، قياسا يقتدى به جميع الناس ، وتقاس إليه الصحة والمرض في جميع ما يعملون .

و إنما العمل نفسه هو مقياس السواء والانحراف عند الموازنة بين أسبابه ونتائجه، أو بين دواعيه وغاياته.

فالرجل الذي يخاف ركوب البحر سليم إذا كان خوفه على قدر الخطر الذي يهدده منه ، يخافه وهو في الزورق الصغير أشد من خوفه وهو السفينة الكبيرة ، ويخافه وهو هائج مضطرب أشد من خوفه وهو هادى مستقر ، ويخافه بحسابه الذي لابد منه فلا يخافه كأنما كل راكب عليه بغرق لامحالة ، ولا يخافه كأنما هو على بقبن من نجاة كل راكب عليه .

أما إذا كان خوفه للبحر غير مقترن بتقدير من هذه التقديرات،

أو كان خوفه للبحر حين يذكره ، و إن لم ينظر إليه ، أوكان خوفه كخوف ابن الرومي حين قال :

وأيسر إشفاق من الماء أننى أمر به فى الكوز مرَّ الحجانب فتلك هى علامة انحراف ، وذلك هو عوج الطبع الذى لا يستقيم بصاحبه على اعتدال .

و يحب الإنسان المال ليقضى به مصالحه ومطالب حياتة ، فإذا كان حبه إياه لغير مصلحة ولا مطاب ، بل إذا كان يجوع وعنده المال فلا يأ كل ، ويعرى وعنده المال فلا يشترى الكساء ، ويمرض وعنده المال فيض به على ثمن الدواء ، فذلك أيضا هو الانحراف والعوج عن الطبع القويم ا

ولا ينتهى التحفظ عند هذا الحد من الموازنة بين أسباب العمل ونتائجه ، أو بين دواعية وغاياته .

بل ينبغى أن نتأنى لنحقق سبب العمل فى نفس العامل ، أو نحقق. أنه يرجع إلى طبعه ، ولا يرجع إلى ضغط العرف الغالب و إملاء الجماعة التى يعيش فيها على عقله ومشيئته .

صاحب حقل فى حراسة حقاه ينقض عليه منسر من مناسر اللصوص ليغتصب ثمراتة و يقضى على حياته إذا حال بينه و بين مأربه ، في علم الرجل سلاحه و يصيب به من يخشى أن يصاب على يديه ، لأنه يعلم أنه مقتول مغصوب إن لم يقتل الغاصب الباغى عليه .

هذا حادث قتل من حوادث الحراسة المشروعة لاغبار على طبيعة صاحبه ، ولا محل للبحث فيها عن موضع العوج والابحراف من سنواء القطرة وبراءة الطوية .

ولسكن حوادث الحراسة قد تروى لنا من وقائمها العديدة نبآ غير هذا النبأ ، ومما سمعناه من هذه الأنباء \_ وربما سمعتم مثله \_ أن عابر سبيل مال على حقل ناضج الثرات فاقتلع منه ثمرة ليأكلها ولعله لم يكن لصا يستبيح السرقة ، بل أخذ تلك المحرة لطعامه في ساعة جوعه وعجزه واطمئنانه إلى غفلة الحارس عن صنيعه ، فيدركه الحارس فيأمره بأن يعيد الثمرة إلى موضعها من الشجرة التي اقتلعها منها ، وبحس الرجل هذا العنت من صاحب الحقل ، مع مابه من مرارة الجوع والفاقة ، فيتحداه بالرفض ويتلقى منه الوعيد بمثله ، فتقع الواقعة وتنتهى إلى مقتل الرجل في عراك لايدرى من البادىء فيه بالبغى على خياة غريمه .

فَهٰذا ــ أيضا ــ حادث من حوادث الحراسة ، جاوز الأمر فيه قدره وخرج عن سوائه ، فليس القتل هنا مما يقتضيه رد الممرة المنزوعة ولا حراسة الممرات الباقية ، ولسكنه نزعة من نزعات الشر التي تذخل في حساب علم النفس وتشغل الباختين فيه عن أشزار الطبائع وأسباب الغدوان والجزيمة.

ولكننا تخطىء إذا انتهينا بالنظر إلى هذه النهاية ولم نجاوزها إلى ماوراءها، فالقتل هنا جربمة لاتناسب بين بواعثها وغاياتها، وعمل تقيسه بمقياس الأعمال الذى ذكرناه آنفا فلا يخفى علينا ما فيه من علامات الخلل والانحراف.

### ولكن من المسئول عنه في هذا الحادث؟

إن كان شطط الحارس من فعله ومن وحى طبيعته وعقله فهو مختل الطبيعة لامراء ، وعلته علة نفسية ، أو عقدة نفسية ، مما يصدر عن طبيعة الفرد و يحاسب عليه وحده .

إلا أن العيب هنا قد يسرى إليه من ضغط الجماعة ولا ينحصر في دخيلة نفسه بمعزل عن سائر نظرائه بين أهله وعشيرته .

وقد يكون من جماعة توحى إليه أن صاحب الحقل الذى تؤخذ ثمرته على مشهد منه ليس برجل، وأنه مستباح الحمى، مبذول العرض، مستحق للمذلة ممن يبنى عليه فى عقر داره.

وقد بكون هذا الوحى الاجتماعى أقوى وأفعل فى نفسه من زواجر الشريعة وضوابط العقل والروية . فلا يكون مقياس العمل الطائش هنا تناسبا بين خسارة الثمرة وحمايتها . بل تكون الخسارة المجذورة هنا خسارة السمعة وضياع الحوزة فى تلك الثمرة وما هو أكبر منها ، ويكون العمل مساويا للباعث عليه والغاية منه فى هذه الحالة ، ولكن

العقدة النفسية فيه هي عقدة الجماعة التي غلبتها بقايا الغريزة على آداب الحضارة وأوامر العرف والشريعة .

والباحثون في « نفسيات » الجماعة يوغلون في القدم إلى ما وراء هذه الأدوار الاجتماعية التي نعهدها في الحضارات المختلفة .

فالنوع البشرى كله قد مرت عليه ألوف السنين قبل عصور الشريعة ، وعصور النظام والحضارة ، وقد سكنت في قرارة الضمير منه مخاوف لا يحصى لها عدد ، ولا يسبر لها غور ، ولا تؤمن لها نكسة : مخاوف من السباع العادية ، ومخاوف من أرواح الظلام وشياطين المكر والغيلة ، ومخاوف من البروق والرعود ومن الأعاصير والسيول ، ومخاوف من الحر والبرد ومن العرى والجوع ومن الرض والوجع ومن السحر والخديمة ، ومخاوف من أبناء نوعه الغرباء عنه ومن أبناء جيرته وأقرب الناس إليه .

وتنقضی علی ذلك حقبة بعد حقبة ، ودهر بعد دهر ، وألوف السنين بعد ألوف السنين ، ثم تأتى الحضارة بقوانينها وآدابها فتمحو من هذه المخاوف ظاهرها المكشوف ، وتقصر عما دونه فى قرارة النفس من فزع مجهول ، وحذر كامن ، ووهم دخيل ، وتتفاوت الحصتان فى الجاعات البشرية كا تتفاوتان فى قرارة كل نفس من نفوس أبنائها ونسنى بهاتين الحصتين : حصة الظاهر الذى يدركه عمل الحضارة ،

وحصة الباطن الموغل في القدم من وراء علم الجناعات ومن وراء الحضار الله والشرائم والقوانين .

وذلك أخطر مافيه .

أخطر ما فيه أنه فزع فى الظلام المطبق ، لا يدرى له سبب ،. ولا يعرف الخائف المذعور أنه مستقر هناك . . حتى يعود ثانية من الظلام مع كل فزع جديد إلى ضوء النهار .

فالنوع البشرى كله يحمل ماضيه المفزع في أطواء غرائزه المكنونة ، وأعماق ضمائره الخفية ، وتأتى أطوار الحضارة فتغشى تلك الأعماق. بطبقة من الصقل والسكينة تسترها مادامت على هينة من أمرها في عهود الدعة والطمأنينة ، فإذا عنفت بها الأحداث في عهد من عهود القلق والهياج ، وقعت النكسة ووثبت الهمجية من أغوارها فاندفع المتحضرون كا يندفع الهمج المتبريرون ، بل كا تندفع سباع الوحش والطير إلى كل نكراء من قبائح الفتك ورذائل السوء ، وصنع ابن القزن الفشرين ما كان يصنعه أبناء الكهوف والغيران قبل عشرات الألوف من السين ، وما حديث المذابح والفضائح في ثورات همذا الجليل وحرو به بالبعيد .

فَقَ هَذَهُ الثوراتُ والحُروب يجاورُ عَنْفَ الإنسان حدود الباعث. عليه والغاية ميه، ويتلظى الضفير الإنشاني بأجيج من القت والضغيبة مه وبراكين من الحزازة والعصبية ، لا تفسرها الأسباب الحاضرة التي تجرى على الألسنة ، وإنما تفسرها الغرائز المكتومة التي لا يرتفع خبرها إلى هواجس الذهن فضلا عن كلات اللسان .

و تلك هي « العقدة التفسية » السكبرى في طوايا النوع البشرى من قديمه إلى حديثه .

وعلامة العقدة النفسية سكما تقدم سأن تتباعد المسافة بين بواعث العمل وغاياته ، و بين دواعيه ومسوغاته ، وليس أبعد من ذلك في أعمال العنف التي تتمخض عنها العداوة بين الأقربين في الثورات والعداوة بين الغرباء في الحروب .

ولهذا ينقص معنا عدد العقد النفسية كثيراً كلا رجعنا إلى تلك العقدة النفسية الكبرى التي كنت في أعماق النوع البشرى كله ، فإن أكثر العقد في نفوس الأفراد إنما هي نكسة يسهل ظهورها أو يصعب مع الزمن على حسب الظروف . و إنما يسهل ظهور تلك النكسة كلا رقت على الطبائع قشور الحضارة فلم تتغلغل إلى الأعماق .

إن العقدة النفسية الكبرى في أعماق النوع البشرى قد تتلخص في كلتين وهما : المخاوف المجهولة .

و إن الشفاء من تلك العقدة يتلخص في كلتين أخربين: وهما الثقة البصيرة . والثقة البصيرة في كلة واحدة هي « الإيمان » لأنه أمان وائتمان أو نعيد القول بعبارة أخرى فنقول إن الإيمان هو الدين القويم. ولقد يعود الأمان من تلك المخاوف للمكبوتة إلى عامل السلطان في يد القبيلة ، أو يد العشيرة ، أو بد الأولياء على الجماعات والشعوب .

ولكن السلطان الإنساني قد يلوح لبني الإنسان كأنه كبت فوق كبت ، وتخويف فوق تخويف ، وقد يتمرد عليه المتمرد كلما خلا إلى هواه وابتعديه المكان من الرقابة ، وإنما يأتى الإيمان ... أو يأتى الأمان .. من سلطان فوق سلطان الإنسان، يدين به الخاضع له لأنه مطمئن إليه ، سابق لخوف العقاب والخضوع للسلطان .

والذى نحسه ونتبينه من تاريخ هذا النوع البشرى أن تربيته التى لا تربية له أصلح منها وأجدى فى رياضة تلك الفرائز الضارية إنما هى تربية الدين ، و إنما تترق به تلك التربية كلا ترقت فى طريق الاتفة البصيرة ، وهى هى طريق الإيمان .

من هذه الوجهة تتصل دراسات علم النفس بالدين كافة في نفس الإنسان الفرد ونفس الجماعة العامة ، ولا سيا الدين الذي تهيأت له النفوس بعد التقدم في معارج الحضارة ، فإن هذا الدين يلتقي بالنوع الإنساني في إبان حاجته إليه واستعداده لتلقيه ، و يلتقي به ليطب لدائه الأكبر ، داء المخاوف المبهمة : يطب له يدواء الثقة واليقين البصير .

وتخص الدين الإسلامى فى هذا المقام بتوكيد العلاقة بينه وبين الدراسات النفسية وما تهتدى إليه مذاهبها ومدارسها من ضروب الوقاية والرياضة ، لأننا مع الإيمان بالإسلام - نرى من الوجهة العلمية أن العقيدة هى التى تعصم الإنسان من أكبر دواعى المرض النفسانى ، وهو باتفاق المذاهب يرجع إلى علة واحدة محيطة بجميع العالى ، وهى علة الانقسام الداخلى ، أو علة التصدع التى توزع النفس شيعا بين النقائض والأضداد ، وتفقدها الوسيلة التى ترأب بها صدوعها وتعيد بها الوئام والألفة بين مقاصدها ونزعاتها .

فايس أخطر على الإنسان الفرد من توزع الفكر والنية بين النقائض المختلفة ، ومن هذا التوزع الأليم بنساق الفكر إلى بلباله المريض ، ويقع في الداء المعروف بداء الفصام ، أو انقسام الشخصية .

ويقترن بهذا الخطر، وقد يكون من أسبابه، داء الحيرة بين حياة الروح وحياة الجسد، و بين تغليب حياة الروح بالجورعلى للتعة الحسية، وتغليب حياة الروح بالجورعلى للتعة الحسية وتغليب حياة الجسد بالاسترسال مع الشهوات، والإقبال على اللذات الحيوانية دون غيرها. ويتحقق الخطر على الطبع السايم عند الوقوف في مفترق الطريق بين النزعتين المتدابرتين كأنهما عدوان متقاتلان، ينتصر أحدهما بمقدار مايصيب الآخر من الخذلان والحزيمة.

وأجمع من هذين الخطرين خطر انقسام الوجود كله بين عالم يسمى

«عالم الملكوت»، وعالم يسمى «عالم الشيطان» أو «عالم الهاوية»، فان صراع النفس بين هذين العالمين يقضى على الإنسان أن يكون ملكا سماويا، أو شيطانا مريدا من شياطين الهاوية، ويجعل الضمير ساحة حرب لاتهدأ بين عدوين لا يتفقان ولا يكفان عن العراك، وإذا اتفقا فإنما هي خلسة في انتظار الوثبة بعد حين.

وياحق بهذه الأخطار العامة خطر الانقسام فى النوع الإنسانى بنين سلالة يختارها الله ، وسلالة ينبذها ولا يتقبل منها مايتقبله من أخوانها فى الإنسانية . وقد ينقسم النوع الإنساني مثل هذا الانقسام بين قسم ملعون بالورائة وقسم منفور له بالكفارة من غير عمله .

وكل أولئك باب من أبواب الفتنة ، مصيره إلى الفصام فى نفس الفرد ، والفصام فى نفس الجماعة ، أو الفصام فى بديهة النوع كله ، كا تستقر فى العصبيات الموزعة بين شعو به وأجياله ، وتلك هى فتنة الذين في قلوبهم مرض ، والقاسية قلوبهم ، والظالمين الذين قال لنا الكتاب ألحكيم إنهم فى شقاق بعيد .

. وفى الإسلام عصمة من كل داء من أدواء هذا الفصام الذى بمزق طوية الفرد، أو يمزق صورة الوجودكله بين خصومات الفكر وخصومات اللكل العليا في كل قبلة تتجه إليها .

فليس فى الإسلام عداء بين الروح والجسد، وليس للجسد فيه جحنة تمتحمه بالصراع بين الطيبات من متعة الروح أو متعة الجسد.

« وابتغ فيا آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبك من الدنيا » « يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلواواشر بوا ولاتسرفوا إنه لا يحب المسرفين » .

وليس فى الوجود عالم لله وعالم للشيطان أو عالم للسماء وعالم للهاوية: « بل لله الأمر جميما » .

« ولله المشرق وللغرب » .

« وتوكل على الله وكنى بالله وكيلا »

« ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه »

ومن فائحة الكتاب يعلم المسلم أن الله رب العالمين ، و يعلم من كل مأورد في كتابه عن هذا النوع الإنساني أنه أسرة واحدة لافضل فيها لأحد على أحد بسلالته أو بنسبه أو بلونه إلا بالتقوى :

« يأيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل التعارفوا إن أكرمكم عند الله أنقاكم . إن الله عليم خبير » . .

« وماكان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا ، ولولاكلة سبقت من ربك لقضى بينهم فيها فيه مختلفون » .

فليس في العقيدة الإسلامية إنسان متصدع يتوزع بين نوازع

الروح ونوازع الجسد ، وليس فيه ضمير متصدع يتوزع بين الدنيا: والآخرة ، وليس فيه عالم متصدع يتوزع بين السماء والهاوية ، ولا خليقة متصدعة تتوزع بين اللعنة الأبدية أو المغفرة الأبدية .

وفى عقيدته ما يعصم من كل فصام ، وليسفى عقيدته منفذ لفصام، تتسرب منه أدواء النفوس ، وكل أدواء النفوس فإنما يرجع إلى الشقاق، البعيد فى ضمائر مرضى القلوب .

وفى اسم الإسلام دليل على مافى العقيدة الإسلامية من دعائم الثقة واليقين .

فالإسلام تسليم وسلام ، ومن تمكن في قابه فهو أمان و إيمان ، وقدكان الأعراب مثلا للانسان في جاهليتة الأولى وهو يخطو خطواته الطوال من مخاوف الجاهلية إلى يقين البصيرة ، وفي هذا المعنى يقول. السكتاب السكريم : لا قالت الأعراب آمنا قل لم تؤمنوا ولسكن قولوا السلما ولما يدخل الإيمان في قلوبكم » .

وما أوضح الفرق بين هذه المناهج الثلاثة فى تاريخ الإنسان : الجاهلية ، وتسليم ، وإيمان .

وصفوة القول فى هذه الصلة بين عالم النفس والدين الإسلامى أن. دراسات العلماء تجمع الأدواء النفسية كلمها فى داء واحد ، هو داء الضمير المدخول ، أو الضمير المنقسم على نفسه ، وانها تجمع الطب النفسانى. كله فى دواء واحد ، هو دواء اليقين والإيمان ؟ وذلك دواء عند الدين. وليس منه عند العلم غير القليل، لأن العلم سبيل ما يعرف ولا حاجة به إلى ثقة وتسليم، و إنما يؤمن الإنسان ليعرف كيف بثق وكيف يبصر موثل الأمان، ثم يركن إليه ركون العارف الآمن أو ركون الإسلام والتسليم. في هذا المكان (1) الذي يتسم باسم الأستاذ الأمام، يحضرني قوله وهو خارج من بيت الفيلسوف الإنجليزي لا هر برت سبنسر »، وقد سمع منه نعيه على الأوربيين أن الحق عندهم للقوة في هذا الزمن .

قال الأستاذ الإمام رضى الله عنه: « هؤلاء الفلاسفة والعلماء الذين اكتشفوا كثيرا بما يفيد في راحة الإنسان . . أعجزهم أن يكتشفوا طبيعة الإنسان ويعرضوها عليه حتى يعرفها ويعوذ إليها . . هؤلاء الذين صقاوا المعادن حتى كانت من الحديد اللامع المضىء أفلا يتيسر لهم أن يجلوا ذلك الصدأ الذي غشى الفطرة الإنسانية و يصقلوا تلك النفوس بحق يعود إليها لمعانها الروحاني ؟

حار الفياسوف فى أوروبا وأظهر عجزه مع قوة العلم فأين الدواء ؟ فى الرجوع إلى الدين : الدين هو الذى كشف الطبيعة الإنسانية وعرفها . . » إلى أربابها فى كل زمان ، لـكنهم يعودون فيجهلونها . . »

صدقت هذه النفس الزكية بما ألهمت من هداية العلم ومن وحى. العقيدة الإلهية ، فإذا صدئت نفس الإنسان بغواشي الأهواء والشكوك. فلا جلاء لها غير ثقة الإيمان ، ولا إيمان أسلم لها من إيمان الإسلام . ».

 <sup>(</sup>١) أعدت هذه المحاضرة لتلتى في (عة الأستاذ الإمام الشيخ كسد عبده.
 بالأرهر الشريف .

## العلوم الطبيعية وميسانل لعقيكرة

فى أى شىء من أمور العقل والمعرفة نرجع إلى العالم الطبيعى أو إلى العالم الطبيعي أو إلى العاماء المشتغلين بمباحث المعرفة التى اشتهرت باسم العلوم الطبيعية ؟ لو سئل هذا السؤال فى أوائل القرن الثامن عشر لكان جوابه السريع : في كل شيء !

وقد كان هذا الجواب السريع هو الجواب المعقول فى ذلك الزمن، لأن العالم الطبيعى حل يومئذ محل عالم اللاهوت وعالم المنطق، وكان اللاهوتيون والمنطقيون يشتغلون بكل بحث ويجيبون عن كل سؤال، ثم ظهرت أوائل العلم التجريبي فعرف الناس منها شوائب الحرافات التي أحاطت بأوهام اللاهوتيين في القرون الوسطى، وعرفوا من التجريب كذلك، أن القضايا المنطقية لا تغنى عن تحقيق الفكرة باستقراء الواقع، فانتقلت وظيفة اللاهوتيين والمنطقيين جميعاً إلى العلماء التجريبين، وأصبح العالم الطبيعي هو المرجع الأول والأخير لكل بأحث عن أمر من أمور العقل والمعرفة، لأنه لا علم بغير تجربة، ولا تجربة عند أحد عن أمو العالم الطبيعي هو المرجع الأول والأخير لكل بأحث عن أمر عن أمور العقل والمعرفة، لأنه لا علم بغير تجربة، ولا تجربة عند أحد غير أصحاب المعامل، ولامعامل عند أحد غير أصحاب المكيمياء والفيزياء،

وأصحاب المجاهر والمراصد ، من الغلكيين والرياضيين ، الذين يقرنون. مباحث الضوء وعناصر المادة بمباحث الكواكب والفضاء .

لا تسأل أحدا غير العالم الطبيعي عن فكرة أو عقيدة أو رأى في الأخلاق والشرائع والقوانين ، فلا علم عنسد أولئك الذين كانوا يحتكرون علوم الدين والدنيا منذ أيام القرون الوسطى ، ولا حدود للعلم الطبيعي الذي حل بعدهم في محل معرفتهم المطلقة بغير حدود .

ومضى القرن الثامن عشر والقرن التاسع عشر وأوائل القرن. العشرين فظهرت الحدود التي لم تكن ظاهرة ولا مقدورة ، ولا تزال. تظهر مع اتساع المعرفة في كل سبيل.

وظهرت هذه الحدود من جانبين لا من جانب واحد: جانب. العلم الطبيعي، وجانب العلماء الطبيعيين.

أما حدود العلماء الطبيعيين فقد تبين منها بعد حين ما كان ينبغى

تبين منها أن عقول العلماء الطبيعين تتفارت من غاية الضيق إلى عاية السعة ، فليست هذه العقول سواء فى فهم الحقائق العلمية الطبيعية نفسها ولا فى الحسكم عليها واستخلاص النتائج منها ، وليس الرأى الذى بيقول به العالم الطبيعى هو الرأى الأخير حمافى زمانه وفى حدود علمه ، 'لأن عالما طبيعيا آخر قد يكون أقدر منه عقلا وأوفر منه علما وأوسع منه تجربة ، فلا يقره على رأية ولا ينتهى إلى نتيجته .

وتبين منها أيضا ما كان ينبغي أن يتبين من بداءة الطريق ، وهو الختلاف المزايا العقلية بين المشتغلين بدراسات المعرفة على عمومها .

فليست كفايات العقول البشرية محصورة فى كفاية النجر بة الطبيعية، الأن العالم الطبيعي قد ينتهى إلى الغاية من القدرة على صدق الملاحظة ودقة التجربة وأمانة التسجيل والاستقصاء وحسن الاستنتاج من الوقائع والمقدمات التي بين يديه ، وهي الصفات التي يتحقق بها صلاحه اللاشتفال بتجارب العلوم الكيمية والفيزيائية والفلكية وما يتبعها ، ولكنه يبق بعد ذلك دون الغاية من ملكة التصور وملكة النظر وأو ملكة التعور وملكة النظر بدمن والوقع إلى أمد بعيد ، ولا بدمن

التقدم وراء الواقع في كل حال لتحقيق الغابة من الواقع إلى أقصى حدودها ، فضلا عن الخوض في مجاهل الفرض والخيال .

ولقد كان أناس من العلماء الطبيعيين بقررون أن طيران جسم الثقل من الهواء مستحبل ، وظلوا على هذا « القرار » إلى أوائل القرن المشرين ، وكانوا يعتمدون في « قرارهم » هذا على العلم الطبيعي كا فهموه ، وهم مخطئون في فهم العلم الطبيعي بلا خلاف ، فضلا عن خطأ التصور وخطأ « الرؤيا » التي لا تحسب من خصائص العلماء الطبيعيين.

وقد قصرت عقول أولئك العلماءهذا القصور عن التصور الصحيح في حقيقة من حقائق الواقع المشهود كا ثبت بعد ذلك .

ولكن كاتبا قصصيا سبق هؤلاء العاماء إلى « تصور » الحقيقة العامية في أمور الطيران وفي أمور القوص تحت الماء ، فتصور القذيفة المجوية وتصور السفر إلى الكواكب وتصور الغواصة تحت أعمق الأعماق ، وكانت له قدرة « التصور العلمي » الصحيح قبل مائة سنة ، يوم كانت ممكنات هذا التصور ضربا من المستحيل في عقول أناس من يوم كانت ممكنات هذا التصور ضربا من المستحيل في عقول أناس من يقات العاماء الطبيعين .

ذلك هو القصاص « جول فيرن » الذي ولد سنة ١٨٢٨ ومات

سنة ١٩٠٥ قبل أن يشهد عجيبة واحدة من عجائب الحديد الذي يطير في الهواء وعجائب القذيفة التي تطير وراء الهواء إلى قمر السماء .

وأسبق من « جول فيرن » قصاص ألف ليلة الذي تصور أن. طيران الجسم بالدفع الآلي ممكن ولو كان أثقل من الهواء ، فقص لنا قصته المشهورة عن حصان الابنوس ولوالبه ودواليبه ، وكان تصوره «علميا » صحيحا و إن لم يكن هذا « التصور » عند جلة العلماء غير ضرب من الخيال .

ولقد عاب العاماء الطبيعيون على الفاسفة القديمة ، والحديثة ، مصوراتها التي كانوا يستخفون بها ولا يعدونها من العلم في شيء ، وللكنهم «جربوا» التحربة فعلموا أنها لا تغنيهم عن التصور الفلسفي قبل وبعد الوصول معه إلى النهاية ، و «جربوا» أنفسهم فعلموا أنهم لا يقلون. «شطحا» عن فلاسفة الأمس واليوم كلاً احتاجوا إلى الفروض ، ولوكانت فروضا عن أمور كالشمس في وضح النهار .

ولا نذكر الشمس مثلا بل نذكرها واقعا مقصودا حين نتكلم. عن فروض العلماء الكثيرة حول نشأة الشمس أو نشأة المنظومة: الشمسية ،

فنهم من يفرض أن المنظومة الشمسية كانت غبارًا ملتهبا فتفرقت. بالهام؟ فانتثرت أجزاؤها هنا وهناك، ثم استداركل جزء منها ليدور فى فلسكه بفعل الدفع من ناحية والجاذبية من ناحية أخرى .

ومنهم من يفرض أن المنظومة الشمسية كانت نجما واحداكيوا جدا ، فتفلق من اختلاف الحرارة بين جوقه وسطحه ، وتناثرت شظاياه ، ثم عادت إلى الانتظام في مداراتها حول مركزها ، مدفوعة إلى الفضاء تارة ومجذوبة إلى المركز تارة أخرى .

ومنهم من يفرض أن هذه المنظومة نشأت من اصطدام نجمين ولم تنشأ من تفلق نجم واحدكما تقدم .

ومنهم من يقول بل نشأت من مرور نجم آخر على مقربة من فلك الشمس ، لم يصدمها ولكنه اجتذب منها واجتذبت منه ، فكانت منهما هذه الشظايا التي تألفت منها السيارات ، وخرجت منها المذنبات والنجيات .

ومنهم من يقول غير ذلك كثيرا من الأقاويل، وكل قول منها قابل للنقض بسبب من أسباب العلم الطبيعى الذى تخصص له أصحاب تلك الفروض، وكلهم بعد هذه الفروض المرفوضة يشعرون بحاجتهم إليها و إلى أمنالها و يدركون بعد « التجربة » أن العقل الإنساني يستمد المعرفة من « التصور » ومن التجارب الحسية ، ومن أحكام الرياضة

-التي لا يحسبونها تصورا محضا ولا تجربة محضا ولكنها قوام بين هذا وذاك، ومن هذا وذاك.

.. ونعيد السؤال الآن: في أى شيء من أمور العقل والمعرفة نرجع إلى العلماء المشتغلين بمهاحث العلوم التي عرفت باسم العلوم الطبيعية ؟

فإذاكان الجواب فى أوائل القرن الثامن عشر: ترجع إليهم فى كل شىء، فالجواب بعد منتصف القرن العشرين على نقيض ذلك، أننا لا نرجع إليهم فى كل شىء.

أو نتوسع بعض التوسع المعقول، فنقول إننا ترجع إليهم فى كل شىء ولكن بشرط واحد: وهو أنهم يسألون عن شئون العلم الطبيعى كا أثبتوها بالتجربة والبينة المعقولة، ثم يسألون فى كل شىء غير ذلك سؤالنا للباحثين والمفكرين على اختلاف أبواب المعرفة التى يطرقونها ويسلكون منافذها، فإذا أجابوا فى غير مجالم فحقهم فى الاستماع إليهم كق كل مجيب باسم الفكر والفهم والدراية الإنسانية، وليس حقهم هنا مجق « الوحى » المنزل، والقول الذى تقوله حزام ولا يقوله أحد غير حزام!

وجوابهم عن مسائل العقائد و « النظريات » الغيبية على التخصيص كجوابهم فيما دون ذلك عن مسائل التجربة المقررة ، فهو جواب صاحب فسكر ورأى وليس بجواب « العلم » الذى يحسب كل ماعداه جهلا غير مقبول .

ويحق للعالم الطبيعي أن يقرر لنا عن شئون العقائد ما هو الموافق منها للحقائق العلمية وما هو المناقض منها لتلك الحقائق بحسكم الواقع للقرر، أو حكم القياس الصحيح.

وعلينا إذن أن نستمع لحبكه الواقعي أو حكمه القياسي ، ولسكن مع تعليق الفصل الأخير . .

نعم، مع تعليق الفصل الأخير إلى أجله المقدور، مخافة أن تعاد إلينا قصة الطيران المستحيل بجسم أثقل من الهواء، ثم لاتنقضى سنوات حتى يمتلىء الفضاء من الأرض إلى كواكب السماء، بأجسام كلها أتقل من الهواء.

## متذاجه المين بحرين

يحب الماديون ، والمنكرون الملحدون على العموم ، أن يصفوا أنفسهم بأنهم أناس بعيدون عن السذاجة ، معصومون من آفة التصديق السريع وقبول الآراء والعقائد بغير برهان ، وأنهم من بهذه الصفة ما على نقيض المؤمنين أو المستعدين للايمان ، الذين يصدقون مأ يلقى عليهم من عقائد الدين ، ويقتحون عقولهم سهلة طيعة لما يسمونه بالخرافات أو الغرائب التي لا تقبل التصديق .

فإذا كان الإنكار بغير برهان قاطع شبيها بالتصديق بغير هذا البرهان ، فالثابت من التجارب الطويلة في تواريخ الأديان وتواريخ الشكوك الفكرية ، أن السذاجة عند جماعة المنكرين والملحدين أشد وأظهر من السذاجة عند المؤمنين والمستعدين للايمان ، لأنهم يسرعون إلى الإنكار لغير سبب ، أو لسبب واهن لا يكفي لتكوين الرأى ، ولا يبلغ من القوة والإقناع مبلغ رأى واحد من جملة الآراء التي تدعو إلى الإيمان والتصديق بالدين . ولا ربب أن إنكار الغيب المجهول قضية تحتاج إلى مثات البراهين والشواهد حيث لا يحتاج الإيمان بما قضية تحتاج إلى مثات البراهين والشواهد حيث لا يحتاج الإيمان بما

وراء الظواهر إلى أكثر من براهين الواقع المشاهد بالتجربة اليومية ، وذلك أن الظواهر تخنى وراءها من أسرار الوجود ما هو أعمق وأبعد أمدا من كل ظاهرة تتكشف للعقول ، ولا تزال قابلة للمزيد من التكشف كلا تقدم الإنسان في وسائل الإظهار والتدقيق .

وآخر السكشوف العلمية أو الصناعية هو بذاته آخر الأدلة على سذاجة المنسكرين وجمرة الماديين الملحدين .

فقد خيل إليهم أن العقائد الدينية مهددة في هذا العصر بما يكشفه العلماء من وسائل ارتياد الفضاء ، ووسائل تحضير المادة الحية في معامل السكماء .

ولو تمهاوا قليلا لعاموا يقينا أن كشوف العلم العصرية أدعى إلى تثبيت تلك العقائد من كل كشف على عرفه الناس قبل العصر الحديث .

فماذا في الرحلة إلى أقصى آفاق الفضاء من دواعي التشكيك في أمر السماء؟

إن المؤمدين بالدين من أبناء العصور الماضية لم يعتقدوا قط في أمر السياء عقيدة تمنع القول بارتياد الفضاء إلى أبعد غاياته ، بل منهم من يقدر المسافة بين سياء وسياء بألوف الألوف من السنين كما جاء في بعض الأخبار التي يدين بها أشد الناس تصديقا للأوصاف الحسوسة عن

عالم الغيب ، وأكثرهم يؤمنون بأن عوالم الغيب تقاس بمقاييس الروح ، المعنوية ، ولا تحيط بها هذه المقاييس التي تدخل في حساب الرحلات . إلى الفضاء .

ولقد فتحت كشوف الغلك الأخيرة أبوابا لتصور الآفاق الساوية لم تمكن مفتوحة أمام الحس ولا أمام العلم قبل هذا القرن العشرين. وأقرب هذه الأبواب إلى إدراكنا باب الحجرة الأولى تعلوها مجرة ثانية وثالثة، ولامانعمن رابعة وخامسة،أو سادسة وسابعة، إلى مدى لللابين وملابين الملابين من السنوات الضوئية ، وهي في امتدادها وابتعادها واستحالة عبورها وارتيادها شيء يفوق إدراك العقول . . فاذا في كل هذا ، أو في بعض هذا ، مما يهدد عقائد المتدينين ؟ بل ماذا فيه مما يجيز الشك في عوالم الغيب وفي أسرار السماوات ؟ بل ماذا فيه مما يفتح له المتدين عقله وبصيرته فلا يزيده إمعانا في الإيمان واستعدادا للعجب من روعة المجهول ؟

أما الكشف عن مادة الحياة في معامل الكيمياء فأمره أعجب وأدل على السذاجة في تفكير جماعة الماديين وجمهرة الملحدين فإن هذه الكشوف قد أثبتت من عالم الروح بمقدار ما نقضت من عالم المادة ، فإنها تحدثنا عن جزء من مائة مليون جزء من السنتيمتر ، كما تحدثنا عن جزء من ألف جزء من الثانية ، فهل هناك فرق

فى الادراك العقلى بين تصور القوة الروحية وتصور الفضاء أو الزمن حين ينتهيان إلى هذه المقادير ؟

إن الملايمتر جزء واحد بين عشرة أجزاء في السنتيمتر، ونحن نراه غاية في الدقة والصغر، فكيف نتصور جزءاً من عشرة أجزاء في هذا الملايمتر الدقيق الصغير ؟ وكيف نتصور بعد ذلك جزءاً من مائة ، أو جزءاً من مائة مليون ، أو جزءاً من مائة مليون ؟ وجزءاً من مائة مليون ؟ وهذا هنا لابد أن نعتقد أن العالم المادي يتسرب أمامنا إلى عالم الروح ، وأن القوى التي تكن فيها الحياة هي شيء قد بلغ من الخفاء غاية ما يبلغه خفاء أمر الروح ، وأننا أمام إدر الد المقل والبصيرة لا نجدى فيه تقديرات المادة والامتداد ، وها أساس كل إدراك ياغط به حماعة فيه تقديرات المادين » والمنكرين .

فى سنة ١٨٣٨ تمكن الـكيمى الألمانى وهار Wohler من تحضير مادة « البولينا » urea بمعمل الـكيمياء ، وهى مادة توجد فى بول الإنسان والحيوانات العليا .

وكانت زهوة الغرور بالعلم التجريبي يومئذ في إبانها على ديدن « النعمة الحديثة » في كل مغنم جديد ؛ فتعالت الصيحة من جوانب الماديين بين أرجاء الأرض وراحوا يتباشرون باقتراب اليوم الذي تخرج فيه المخلوقات الحية من المعامل السكيمية ، ولو كانت أصغر الأحياء .

وهنا ظهرت السذاجة الأولى من هؤلاً « الخرافيين » أعداء الخرافة .

فقد خلطوا « أولا » بين المادة الحية والمادة التي توجد في جسوم الأحياء. فالماء والكربون وصنوف من الغازات توجد في الجسم الحي ولا يقال عنها إنها مادة حية ، وقد كان صنع الماء والسكربون وصنوف تلك الغازات ميسورا المسكيميين قبل صنع البولينا ولم يقل أحد إن الغلم بتركيبها السكيمي هو علم بتركيب مادة الأحياء، مستقلة أو ممتزجة بالجسوم .

وقد خلطوا ثانيا بين تركيب جزء من الجسم الحي و تركيب الحياة في سائر أجزائه . . فإن المهم في الأمركاه هو التفاعل بين تلك الأجزاء حالة اجتماعها وتبادل العمل بينها في بنية واحدة ، وليس المهم تركيب جزء واحد منها على حدة ، ولوكانت فيه مادة الحياة .

ولقد مضى على صنع « البولينا » فى سنة ١٨٢٨ أكثر من مائة وثلاثين سنة ولم يتقدم معمل الكيمياء قيد شعرة فى هذه الطريق .

وحدث فى هذه السنة الأخيرة أن طائفة من العاماء الكيميين تمكنوا من من معرفة حامض نووى يعرف باسم حامض « الدال نون ألف » DNA يوجد فى الخلية الحية، و يرتبط بالخصائص الورائية التى تنقطع إذا لم تتوافر فيها هذه المادة بالمقدار المطلوب .

فعادت الصيحة « المادية » من جديد ، وتناقلت الصحف أخبار هذا الكشف بما شاءت من العناوين الطنانة ، ومنها « أن الحياة تخلق في مصانع الكيمياء » .

ولكن علماء اليوم كانوا أعلم بعلمهم من أسلافهم قبل مائة وثلاثين سنة ، وكان أحدهم « جرهار دشرام » Gerhard Schramm من أشهر علماء الألمان المشتغلين بهذه الباحث في البلاد الألمانية . فراعه هذا التهويل الذي ينم على الجهل والسذاجة ، و بادر إلى تصحيح هذا الوهم في بعض الأحاديث الصحفية ، لأن المادة المكشوفة ليست « بالمادة الحية » ولكنها من التراكيب التي تلخل في بنية الأحياء ، وليس المول على المادة نفسها وإنما المول على أشكالها وتقسماتها داخل الغلية ، بل داخل الناسلة Gene التي هي جزء من الصبغية داخل الغلية ، لل داخل الناسلة Gene التي هي جزء من الصبغية والعادية .

وحسبنا أن نذكر أن مقدار هذه المادة فى أقسام الخلية تقاس بوحدة الانجستروم وهى جزء من مأنة مليون جزء من السنتيمتر، ولا يمكن أن ترى بالمجهر العادى ولا بالمجهر الألكترونى ، ولسكنها تقدر بالحساب بعد استعال الأصباغ لتلوين أجزاء الملايين منها ثم تسكبيرها مرة بعد مرة بعدمرة ألوف المرات إلى أن ترى بالحجم الذى تدركه العين .

ومع هذه الدقة التي تفوق تصور العقل للأبعاد المادية يَفقد هذه المادة كل صفة حيوية لها مالم تسكن لها أشسكالها وتقسياتها وفجواتها التي تسكن فيها خصائصها الحيوية ، ولا يكني هذا لتزويدها بتلك الخصائص كلها، بل ينبغي أن توجد الصبغيات بعدد مقدور في كل نوع من أنواع الأحياء، وأن تسكون قابلة للانقسام بين خلايا الذكر وخلايا الأنثى بالتركيب الذي يسمح بالتعاون بينها بعد الانقسام والتركيب ، ممام عادة الانقسام والتركيب في الرحم ، ملايين المرات .

فالمادة العامة التي تتألف منها الخلايا التناسلية متشابهة في جميع الحيوانات ، ولكن الفرق بين أشكال الأجزاء في الخلية وبين تقسيات تلك الأجزاء وفجواتها هو الذي تتولدمنه فروق تنشىء من هذه الناسلة قطا أو زرافة أو تنشىء منها إنسانا على أروع مثال لبني آدم وحواء

وللعدد شأنه الأكبر في تنويع الأحياء ، فلا بد من عدد من الصبغيات لا يتغير في كل نوع ، لأن كل صبغية تكمل غيرها عند تركيب الأعضاء ، وقد تبدو الصبغية شبهة بأخواتها في كل شيء ولكنها بعد الانقسام والتركيب تبدو كأنها مخصصة لعمل واحد يتوقف على بعضه خلق الجلد أو خلقالشعر أو خلق الأعصاب أو خاق الدماغ .

والصبغيات في النوع الواحد متشابهة غاية النشابه الذي بدركه

بالعبان أو بالحساب والتقدير ، ولكنها مع ذلك مزدحمة بالفوارق التي لا تحصى والتي يترتب عليها أن يلد هذا الإنسان ولدا أبيض اللون ، أصفر الشعر ، طويل القامة ، قوى البنية ، موفور الذكاء ، قويم الأخلاق ، وأن يلد إنسان غيره ولدا على خلاف تلك الصفات .

فأين هو المعمل السكيمي الذي يودع في جزء من مأنة مليون جزء من السنتيمة خصائص تنتقل فيها بعد الانقسام مليون مرة هذه الأعضاء والوظائف الجسدية والنفسية على اختلافها بين الملايين من أبناء النوع الواحد، وبين ملايين الملايين من أفراد جميع الأحياء ؟

لا سذاجة في عقل للؤمن الذي يعتقد أن الحياة قوة روحية تعلى على مقاييس المادة ، ولسكن السذاجة كلها في عقل المادي «الحصيف» الذي يصدق أن المعمل السكيمي يودع تلك الفوارق كلما في امتداد من المادة يعجز العقل عن إداركه ، مهما يبلغ من قدرته على حسبانه بالأرقام والمعادلات .

والمسألة س بعد — ليست مسألة سذاجة دينية أو حصافة مادية، ولكنها مسألة استعداد للإيمان بمجهول أثبت من المعلوم، وتزداد الحاجة إلى الإيمان بذلك المجهول المغيب عن العقول كلما اتسع نطاق العلم، وتعلم العلماء كيف يتأدبون بأدب العلم الصحيح.

## أقوال وأفجاوبل

لعالم النشر في البلاد الأوربية عادات متفق عليها ، تتكور في كل فترة من فترات الثقافة العامة على bd يناسبها .

وإحدى هذه العادات التي لاحظناها غير مرة في هذا الباب أن مواسمهم « الطباعية » لاتمر في سنة من السنين دون أن تظهر في الموسم بعد الموسم منها كتب عدة عن الإسلام والبلاد الإسلامية .

وقد تلحق بهذه العادة عادة أخرى تلاحظ فى السكتب التى لم يخصصها المؤلفون بالموضوعات الإسلامية ولم يقصر وهاعليها ، فقد يصدر السكتاب عن موضوع من موضوعات التواريخ والرحلات ، أو موضوع شائع يتعلق بالحياة البشرية فى أدوارها المختلفة ، فلا ينسى مؤلفه أن يتناول شيئا من الدراسات الإسلامية من جانبها الفكرى أو جانبها التاريخي أو جانبها السياسى ، أو جوانب الأخلاق والمصالح الاجتماعية ، فلا ينفصل موضوع الإسلام عن موضوع التاريخ الإنساني ، ولا سيما التاريخ المتصل بتعاور العقائد والنظم الاجتماعية .

وبين يدى الآن خمسة كتب وصلت في بريد واحد ، أربعة منها

. تتناول السكلام عن الإسلام والمسلمين من بعض النواحي العامة أو الشخصية ، والخامس منها قد خلا من السكلام عن الأديان عامة ، فلا ذكر فيه للإسلام ولا للمسيحية ولا لليهودية أو البوذية ، لأنه بحث. مقصور على العلاقة بين الكيمياء والحياة الحيوانية .

**格 祭 華** 

وأقرب هذه المكتب إلى موضوعات الدين كتاب ألفه الأستاذ في . ك . هابولد Happold عن المذاهب الباطنية ، أو المذاهب التي يجوز أن نطلق عليها اسم «الصوفية» ، لما في التصوف أحيانا من أسرار روحية يعلمها بعض أهلها ، ويشيع بين طلابها ومريديها أنها تخفي على غير الواصلين .

تكلم هابولد عن كل طريق من طرق الصوفية المشهورة في عقائد الهنود والفرس والمسيحيين الأقدمين والحداين والإسرائيليين في نشأتهم بفلسطين على الخصوص ، وأفرد للصوفية الإسلامية فصلا كبيراً معززا بالشواهدمن الشعر والنثر في كتب الأقطاب البارزين من شيوخ الطريق بين الشعوب الإسلامية ، فذكر جلال الدين الروحى والجامى وابن الفارض والعطار والحلاج والبسطامي، وغيرهم ممن لم يشتهروا في الشرق والغرب مثل شهرتهم ، وذكر حجة الإسلام الغزالي ليسند إليه ميزان الاعتدال

بين المذاهب الصوفية التي يرضاها أهلالسنة و بين المذاهب التي جاوزت عدد الاعتدال وبلغت من الشطط في القول بالحلول ووحدة الوجود حدا لاترضاه الجلة من أثمة الإسلام.

وأنصف المؤلف إذ قال إن الإسلام أشد الديانات الكبرى حرصا على تنزيه الذات الإلهية من عوارض البشرية والتجسيم ، سواء ظهرت في القول بامتزاج الإنسان بالإله ، أو امتزاج الإنسان ، أو ظهرت فيا يسمونه بالتجلى، ويعنون به رؤية «الحق» في صورة إنسان أو مخلوق من المخلوقات .

وقسطاس الاعتدال كما شرحه الإمام الغزالى فى مشكاة الأنوار ، أن العابد يفنى فى حب الله و ينسى أنه فان لأنه بنسى ذاته ولا يذكر وجوده الباطل إلى جانب للوجود السرمدى الحق فى الذات الإلهيه ، فليس هنالته وحدة أو حلول أو امتزاج بين ذات الخالق وذات المخلوق، و إنما هناك الحب الذى يبطل « الأنانية » كما تبطل الأثرة فى نفس العاشق حبا للمعشوق ، ولكن مع الفارق الشاسع بين العشق الإلهى و بين عشق الإنسان للإنسان .

\* \* \*

والسكتاب الثانى عن السكنيسة الأرثوذكسية فى الشرق بقلم الأستاذ تيموتى وير Ware الذى تخصص للبحث فى تاريخ الأديرة

والرهبنات الشرقية مع تاريخ الشعائر والنحل التي يدين بها الرهبان المنتمون إليها، وقد أشار في عرض الكلام على تاريخ بيزنطية إلى أحوال الكنائس والقساوسة وسائر أتباعها وأتباعهم في ظل السلاطين العثمانيين، فشهد للدولة الإسلامية بالسهاحة في معاملة الرعايا المسيحيين وقال إن السلاطين لم يقصروا عن أباطرة الربم في رعاية البطارقة الكبار ورؤساء الدين على العموم. إلا أنه عاد فقال إن السلطان كان ينظر إلى رعاياه من المسيحيين كأنهم طبقة ثانية بعد الطبقة الأولى من رعيته المسلمين، وقد يكون الخطأ في كلام المؤلف هذا راجعا إلى إهال المقارنة بين السلاطين والأباطرة في معاملة المذاهب المختلفه، و إلى نسيان المقارنة بين الأجناس في واجب الإخلاص للدولة التي يتبعونها.

ولو أنه قارن بين السلطان والأمبراطور \_ أى سلطان وأى المبراطور \_ أى سلطان وأى المبراطور \_ لعلم يقينا أن الأمبراطوركان يأبى على المسيحى الذى يخالف مذهبه أن يعيش فى ظله آمنا على حياته مساويا لأخيه المسيحى فى حقوقه وحرية اعتقاده ، ولم تكن عنده طبقة أولى وطبقة ثانية فى رعاياه ، و إنماكانت الرعية طبقة واحدة يحق لها الوجود ، وطبقات أخرى لا توجد فى ظله إلا على خوف وحذر وحرمان من حرية العباده بغير مصادرة واضطهاد .

وقد يعلم المؤلف من مقارناته لأسباب التفرقه بين رعايا السلطان

أنهم يفترقون اضطرارا بحكم القوارق الجنسية والعنصرية ، وأنهم يعاملون بحسب إخلاصهم للدولة التى تعاملهم، تفرقة فى درجات الولاء، لا تفرقة فى الحرية الدينية التى تكفلها الدولة لأهل الذمة من رعاياها .

\* \* \*

والسكتاب الثالث عن بونابرت فى مصر للسكاتب الإنجليزى كرشيفور هيرولد الذى يكتب عن التاريخ الفرنسى والشخصيات التاريخية بأسلوب التبليغات الصحفية ، و يجيد الوصف فى هذا الأسلوب غير مستخف بأمانة التحرى التي يغفل عنها كثير من طلاب التهويل والاستثارة بين المؤرخين الصحفيين أو الروائيين المؤرخين .

وفى الكتاب بيان مفصل لكثير من الحوادث والمشاهد ، وكثير من القضايا الاجتماعية والأزمات السياسية والعسكرية ، ولكن عناية المؤلف بنظرة نابليون إلى هذه الأمور وخطته فى تدبيرها وتصريفها مع دولته ومع المصريين والعثمانيين كانت أهم وأعظم من عنايته ببيان الحوادث لذاتها أو بيان آثارها ونتائجها ، وربما كانت عنايته بموقف نابليون من علماء الدين وموقف علماء الدين من البعثة العلمية التي أحضرها معه للدرس والاستطلاع هى الفصل الذي يقال عنه إنه بيت القصيد بين سائر الفصول ، وأنه أجمع الفصول لأسباب

التعريف بعبقرية نابليون الذي يحسبه للؤرخون بين عظاء القادة العسكريين، وتظهره مواقفه من قادة المجتمع المصرى الروحيين في مظهره الغالب عليه ، وهو مظهر الزعيم الاجتماعي المحنك ، والقائد السياسي ، أو الدبلوماسي ، في أكثر الأحيان .

وكان نابليون يرى بعد اختباره للكبار علماء الأزهر أنهم أهل للتوقير والاحترام بحق العلم والمعرفة ، وحق الورع والتقوى، وحق الخلق السكريم والحسكمة الراجحة ، وليس بالقليل منهم من كان أهلا للتوقير والاحترام بحق الثراء وحق النسب العريق . وكان في مسلكه نحوهم وتودده إليهم يؤمن بأنهم ، دون غيرهم ، مناط القدوة الاجتاعية ومرجع الطاعة والاعتبار للهيئة الحاكة ، وقد حاول أن يستخلص منهم ومرجع الطاعة والاعتبار للهيئة الحاكة ، وقد حاول أن يستخلص منهم آخر الأمر بالمعاونة على المشورة مابدعو إلى اجتناب الثورة والتمرد من جانب المصريين .

ويقول مؤلف السكتاب إن علماء الأزهر قد احتفظوا بوقارهم ورصانتهم العقلية أمام عجائب العلم الحديث التي خيل إلى علماء البعثة أنها تقع عندهم موقع السحر من أبناء الشعوب البدائية ، ولكنهم قد نظروا إليها فعلا نظرتهم إلى حيل السحرة وأصحاب الشعوذات وإن كانوا قد فهموا أنها تستند إلى علم جدير بالتحقيق من قبيل ماعرفوه أو سمعوا به من حكمة الأولين .

قال المؤلف إنه لم تمض حقبة قصيرة على عهد نابليون حتى كأن الإفريقيون والأسيويون قد علموا ماوراء ثلك الحيل من أسرار الكهرباء والكيمياء ، وتبين أن السذاجة كانت من نصيب علماء الحملة لأنهم قدروا الدهشة في غير موقعها من عتول أولئك الحكماء .

وبما يؤخذ من طرائف هذا الكتاب مأخذ التأمل والاعتبار أن البليون على رغبته فى العلم بأحوال مصر وأحوال الجامع الأزهر على الخصوص، قضى أيامه بمصر وهو يعتقد أن الجامع الأزهر أثر من آثار صلاح الدين ، و يأخذه الزهو بهذه العلاقات الأزهرية التي جمعت بينه وبين البطل الإسلامي الكبير في مقام واحد .

\* \* \*

وختام ماننقله من الكتب الأربعة فصل عن الساعات الأخيرة في حياة الأستاذ الإمام محمد عبده رحمه الله ، وهو فصل من فصول الكتاب الذي ألفته السيدة مارى رولات بنت السير رولات محافظ البعك الأهلى على عهد الاحتلال، وقد اختارت لكتابها اسم «بناة مصر البعك الأهلى على عهد الاحتلال، وقد اختارت لكتابها اسم «بناة مصر المعدن بهم بناة النهضة منذ عصر الثورة العرابية ، وأولهم في تقديرها الأمتاذ الإمام رائد الدعوة الثقافية - الروحية - قبل ألجيل المعاصر .

ومعظم معلوماتها عن نشأة الأستاذ الأمام مستمدة من تراجه العربية، ولكنها اعتمدت على مصادرها فيا نقلته عن أخباره الأخيرة ، وكتبت ما أوردته منها بأسلوب ينم على التعظيم والإكبار .

قالت : « إنه كان يحس آلام المرض قبيل وفاته ، ولكنه كأن لايزال مشبع النفس بكثير من مشروعات الإصلاح ونيات السعى والممل : صحيفة كبرى ، وجامعة جديدة ، وسياحة إلى فارس والهند وروسيا لتفقد أحوال المسلمين فيها . وتدعوه ضرورة الصحة ــأولاــ أن يبدأ بالسفر إلى أوربة للعلاج وإن لم يشعر يومئذ بمبلغها من الخطر .. وكان يزور صديقا له برمل الإسكندرية لقضاء أسبوع عنده قبل الإبحار إلى أوربة ، ولكنه لم يلبث أن شعر باشتداد وطأة المرض وتبريح الألم والاضطراب، وأقعده الوهن عن الحركة ، ثم تعذر عليه النطق فلم يسمع منه غير ذكر اسم الله يستمد منه العزم والعزاء ، وطفق يردد في صوت يشبه الهمس الخافت: الله أكبر. . الله أكبر. . وأدركته زوجته بما وسعها من العطف والرعاية وهي تصغى إليه فلا تستبين مايقول، إلا أن تفهم من حركة الشفتين أنه يوالى التسبيح بكلمتي التكبير: الله أكبر ٠٠ الله أكبر . . ولم يكد يستطيع قبل أن تفيض روحه إلى بارتِّها غيرالتكبير والابتسام وهو ينظر إليها . . وقد وقف القطار الذي يحمل جُمَانه من الإسكندرية إلى القاهرة في غير مواضع الوقوف قضاء لواجب الحزن

والتشييع ممن كانوا ينتظرونه فى الطريق . . واجتنبت مظاهر التقليد فى السلاة عليه وفاء للراحل الذى قضى حياته فى كفاح التقليد والعزوف عن باطل الثناء ، ولسكن المشيعين له من المسلمين وغير المسلمين كانت تغمرهم غاشية الحزن العميق ، وشوهد بين الجمع رجل يغلبه النحيب، فأقبل عليه صديق يعزيه ويشاطره المصاب ، فنظر إليه وهو يقول :

إنه لا يبكى شجوه وحده ، ولكنه يبكى لأولئك المحرومين الذين كان من عمله أن يطوف عليهم بالصدقات فى كل شهر من مرتب الشيخ .. وقد كان عظيما فقيرا فى الحياة ، وقضى نحبه وهو فقير عظيم » ولم يسلم كتاب السيدة رولات من الأخطاء والسهوات ، ولكنها أخطاء وسهوات كأمثالها مما ورد فى كتب هذه المجموعة ، قد تحمل على نقص العلم بالواقع أو اختلاف النظر إليه ، قبل أن تحمل على سوء النية .

## فهرست

| المفعة       |     |     |             |            |     | الموضوع                                                          |
|--------------|-----|-----|-------------|------------|-----|------------------------------------------------------------------|
| ٣            | ••  |     |             | 4.         | **  | كلة تقديم                                                        |
| 3            | **  | ••  | **          | • •        | **  | ماذا يٺولون ؟ بل كيف بقولون؟ • • •                               |
| 3.5          | • • | ••  |             | • •        | ••  | الإسلام والعصر الحديث ٠٠ ٠٠                                      |
| 41           | ••  | ••  | • •         | ••         | ••  | الإسلام والثقافة الأفريقية • • •                                 |
| 1.           |     |     | +•          | ••         | ••  | الله في المقيدة الإسلامية وفي أقوال علماء المقارنة بين الأديان } |
| 4.4          | ••  | • • |             | **         | 14  | أديان الدعوة • • • • • •                                         |
| 7.1          | ••  | ••  | <b>35</b> 4 | <b>+</b> = |     | الشرق الأوسط ف العمس الإسلامي 🕠                                  |
| ٧.           | +1  | * = | 4 6         | ++         | ++  | الشرق الأدنى الإسلاي ٠٠ ٠٠                                       |
| ٧٦           | * * | ••  | - 1         | • •        | **  | الإسلام في إفريقية الشهرقية ٠٠ ٠٠                                |
| Αŧ           |     | ••  | ••          | **         |     | خَطَّا القارتين لا خَطأَ المقارنة • • • •                        |
| 4.4          | ••  |     | ••          |            | ••  | الإسلام في التاريخ الحديث ٢٠ ٠٠                                  |
| 4+1          | • • | ••  |             | 1-         | • • | أَفْرِيقَيْهُ الْجِدِيدة ٠٠ ٠٠ ٠٠ ٠٠                             |
| <b>3 + A</b> | • • | ••  |             |            |     | الدين والسياسة في باكستان 🕝 🗠                                    |
| 111          | ••  | • • |             |            | **  | إِفريقية التي لا تقبل التصديق • • • •                            |
| 177          | **  | ++  | 4.4         | ••         | ••  | المسلمون السود في أمريكا 🕟 🗠                                     |
| 144          | * * |     | ••          | • •        | ••  | حور الإسلام في مستقبل }<br>القارة الإفريقية                      |
| 111          | 4+  | ••  |             |            | ••  | تأثير الإسلام في العبادة اليهودية ٠٠                             |
| A.55         | ••  | 4.4 |             |            | ••  | تطور الفسكر السياسي الإسلامي .٠                                  |
| AFF          | ••  |     | ••          |            | ••  | الجِهَاد في الدين الإِسلامي                                      |

| المفعة       |            |     |     |     | ٤   | <u></u> | الموض          |                |               |                            |               |
|--------------|------------|-----|-----|-----|-----|---------|----------------|----------------|---------------|----------------------------|---------------|
| 144          | ••         | ••  | ••  | • • | **  | ••      | ••             |                | **            | سلاح الدين                 | بطولةم        |
| 141          |            | • • | ••  | ••  |     | 44      | ••             | + =            | ٠             | السيد الم                  | رسالة         |
| * # #        | + +        |     | **  | ••  | **  | ••      | • •            | •• 1           | إسلا          | الرق في الإ                | مسألة         |
| 110          |            | ••  |     | ••  | **  | ••      | ••             |                | _             | ة الإسلامي<br>ل العصر      |               |
| **1          | ••         | ••  |     |     |     |         | ••             |                | _             | مامل العنص<br>التبشير والا | _             |
| ¥ + ¥        | .,         |     | **  | ••  | ••  | 4 +     | **             | ••             | لقرآن         | ون نقاد ا                  | المبتعر       |
| *40          | **         | **  | ••  | **  | ••  | **      |                | ••             | ••            | المحمدية                   | الدات         |
| 44 £         | ••         | ••  | ••  | • • | **  | * *     | + h            |                |               | نم والجماعة                | -             |
| ***          | • •        | • • | **  | **  |     | • •     |                |                |               | تم والنظم                  |               |
| 45.          |            |     | ••  | ••  |     | او د.   | سلام<br>. أحكا | ق الإ.<br>خلاف | صلاح<br>و ملی | مل يتم الإ<br>القرآن أ     | بمرافقا       |
| <b>7 £ V</b> |            | **  | **  | **  | • • | • •     | **             | **             | نمان          | حث والته                   | ي <i>ن</i> ال |
| 3.67         | • •        | **  |     | • • | •   | **      | ••             |                | معقبه         | التبشير في                 | غزوة          |
| 434          | ••         | * * |     |     | ••  | ••      |                |                | -             | القرآن في                  |               |
| **1          | 4.1        |     |     |     | • • | **      | **             | ++             | **            | وألعلم                     | الصلاة        |
| ***          | ••         | • > |     | ••  | * * |         | ••             | و ین           | العث          | في الغرن                   | الصيام        |
| Y A Y        | <b>F</b> 4 | **  | ••  |     | **  | **      |                |                | _             | م منهج ش                   | _             |
| 411          | * *        | **  | **  | ++  | **  |         | غديثة          | ىارة ا.        | للم           | ب الدينية (                | المكت         |
| * • *        | ••         | 4.6 | ••  | **  | **  | R.P     |                |                |               | سيح ف بۇ                   |               |
| *1.          | * *        | ••  | * • | **  | ••  | ••      | **             | للامي          | الاس          | س والدين                   | علمالنة       |
| 777          |            | • • | **  | **  | ••  | **      | ••             | لعقيدة         | ائل ا         | الطبيعة ومد<br>سيسر        | الملوم        |
| 41.          | ٠.         | • • | ••  | ••  | **  | ••      | ••             | 4.5            | **            | المشكرين<br>أما            | سذاجة<br>•    |
| *44          | • •        | **  | ••  | **  | + * |         | 4+             | 14             | * *           | وأقاويل                    | أقوال         |

مطبعته للتخف

To: www.al-mostafa.com